BUSSOLA

LA QUESTIONE MORALE

Xenotrapianti e cuore di maiale, risposte ai dubbi

etici

13_01_2022

Tommaso

Scandroglio

C'e chi hail cuor di leone e chi quello di maiale, ma non per questo ha meno coraggio.

Come il signor David Bennett, che vive nel Maryland e che, seppur messo alle strette

dalla penuria di cuori, ha comunque avuto la fermezza d’animo di farsi trapiantare un


https://lanuovabq.it/it/vita-e-bioetica
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio

cuore espiantato da un maiale. L'alternativa era la morte. Il dottor Bartley Griffith,
direttore del programma di trapianti del centro medico di Baltimora e autore
dell'intervento, ha dichiarato: il cuore “funziona e sembra normale ma non sappiamo
cosa succedera domani, non & mai stato fatto prima”. Il cuore é stato infatti
geneticamente modificato soprattutto per evitare rigetti. Si &€ dovuto ricorrere ad un

cuore animale a motivo della penuria di organi umani da cadavere.

La domanda é d’obbligo: é lecito trapiantare un cuore animale in una persona?
Si, nel rispetto di alcune condizioni. Altra domanda: & lecito trapiantare qualsiasi organo
animale in una persona? No. Proviamo ad illustrare meglio il senso di queste risposte. In
via preliminare ricordiamo che il trapianto, sia da uomo a uomo che da animale a uomo
(chiamati, questi ultimi, xenotrapianti) che artificiali (esempio: un cuore artificiale), sono
in sé leciti perché perseguono il fine eticamente buono di curare. Pero nella valutazione
di un'azione in sé buona occorre tenere in considerazione anche gli effetti indesiderati,
ossia occorre mettere sul piatto della bilancia gli effetti positivi e quelli negativi, i
benefici e i danni. Un caso lapalissiano: se il trapianto, voluto non per evitare la morte,
comportasse un peggioramento della qualita della vita globalmente intesa, non sarebbe

ragionevole eseguirlo, non sarebbe eticamente lecito sottoporsi allo stesso.

Focalizziamoci ora sugli xenotrapianti. Oltre agli ordinari effetti negativi propri di
ogni intervento chirurgico che occorre tenere in considerazione, un limite importante a
questo tipo di trapianti € quello che riguarda l'identita del soggetto. La violazione
dell'identita personale potrebbe avvenire sia sul piano oggettivo, e qui ci troveremmo di
fronte ad un'azione intrinsecamente malvagia, che soggettivo. Partiamo dal primo
aspetto: si violerebbe l'identita personale laddove si dovessero trapiantare organi,
tessuti o cromosomi legati all'unicum della persona del paziente (oltre al fatto che, nel
caso di trapianto delle gonadi, la persona potrebbe generare un figlio biologicamente
non proprio: uno strano caso di eterologa realizzata tramite rapporto sessuale). La
natura dell'azione cambierebbe: da azione terapeutica a violazione dell'identita
personale. Come nei trapianti da uomo a uomo, anche nei trapianti da animale a uomo
non e lecito trapiantare organi che interessano l'identita fisica della persona: il cervello,
la faccia, le gonadi, i cromosomi sessuali. Alcuni elementi fisici sono necessariamente
connessi con la nostra identita, la informano. Ecco perché non tutti gli organi possono

essere oggetto di trapianto.

Verrebbe pero da chiedersi chi, ad esempio, desidererebbe un cervello da
scimmia. Risposta: chi ha gia un cervello da scimmia, cioé chi ragiona come una

scimmia e vorrebbe perfezionare sul piano fisico questa transizione uomo a scimmia. A



parte gli scherzi, gli xenotrapianti in futuro potranno essere l'evoluzione (o I'involuzione)
naturale del fenomeno del transessualismo. Se é lecita la transizione tra i sessi perché
dovrebbe essere riprovevole quella tra le specie? Se un maschio ora con la chirurgia
desidera essere una femmina, nulla esclude che in futuro un uomo, sempre con l'aiuto
della chirurgia, vorra essere una scimmia, un gatto, un cane. C'é gia qualcuno che ha
modificato il proprio aspetto per assomigliare ad un felino, come la signora Jocelyn

Wildenstein.

Ma torniamo agli xenotrapianti per scopi terapeutici. Ci puo essere un vulnus alla
sfera identitaria anche sul piano soggettivo, ossia psicologico. Il trapianto di cuore, ad
esempio, non incide oggettivamente, cioe per sua natura, sullidentita della persona
(non sarebbe un’azione intrinsecamente illecita), ma cio pud avvenire sotto l'angolatura
soggettiva. E cosi alcuni trapiantati di cuore - ma altri no - potrebbero avere seri
problemi ad accettare 'organo di unaltra persona o di un animale, perché avrebbero la
percezione di essere “snaturati”, non piu loro stessi, di vivere con un intruso nel proprio

corpo. Questo rifiuto perd dovrebbe essere superato laddove in gioco ci fosse la vita.

La ratio delle argomentazioni sin qui articolate trova conforto anche nel
Magistero. Citiamo innanzitutto uno stralcio del

del 1956: “Non si
puo dire che ogni trapianto di tessuti (biologicamente possibile) tra individui di specie
diverse sia moralmente riprovevole; ma € ancor meno vero che nessun trapianto
eterogeneo, biologicamente possibile, sia vietato o che possa sollevare obiezioni. E
necessario distinguere i casi specifici ed esaminare quali tessuti o quali organi devono
essere trapiantati. Il trapianto sulluomo di ghiandole sessuali animali deve essere
respinto come immorale; al contrario, il trapianto della cornea da organismo non
umano a organismo umano non comporterebbe alcuna difficolta morale, se fosse
biologicamente possibile e indicato. Se I'assoluto divieto morale del trapianto dovesse
fondarsi sulla diversita delle specie, bisognerebbe, logicamente, dichiarare immorale la
terapia cellulare, attualmente praticata con frequenza crescente ogni giorno. Le cellule
vive sono spesso prelevate da un organismo non umano e trapiantate in un organismo

umano, dove esercitano la loro azione”.

Giovanni Paolo Il si interesso anche lui del tema e rimandod a quanto gia
espresso da Pio XII: “in linea di principio, egli [Pio XII] diceva, la liceita di uno
xenotrapianto richiede, da una parte, che I'organo trapiantato non incida sull'integrita
dell'identita psicologica o genetica della persona che lo riceve; dall'altra, che esista la

provata possibilita biologica di effettuare con successo un tale trapianto, senza esporre


https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr/speeches/1956/documents/hf_p-xii_spe_19560514_cornea.html

ad eccessivi rischi il ricevente” (
del 2000).

Citiamo infine il

del 2001 che mette l'accento sia sulle motivazioni che spingono allo xenotrapianto sia
sul fatto che gli animali sono al servizio dell'uomo, seppur nel doveroso rispetto del
creato: “La finalita del vostro lavoro e prima di tutto d'interesse umano, perché é
suggerita dalla necessita di risolvere il problema della grave insufficienza di organi
umani validi per il trapianto: si sa che tale insufficienza comporta la morte di un‘alta
percentuale di malati in lista d'attesa, i quali potrebbero essere salvati con il trapianto,
prolungando cosi una vita ancora valida e sempre preziosa. Certamente il passaggio di
organi e tessuti dall'animale all'uomo mediante il trapianto comporta problemi nuovi di
natura scientifica e di natura etica. Ad essi voi avete portato attenzione con
responsabilita e competenza, avendo a cuore contemporaneamente il bene e la dignita
della persona umana, i possibili rischi di ordine sanitario non sempre quantificabili e
prevedibili, 'attento riguardo per gli animali che € sempre doveroso anche quando si
interviene su di essi per il bene superiore delluomo, essere spirituale creato ad
immagine di Dio. [...] La riflessione razionale, confermata dalla fede, scopre che Dio

creatore ha posto 'uomo al vertice del mondo visibile”.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2000/jul-sep/documents/hf_jp-ii_spe_20000829_transplants.html
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2001/07/02/0388/01136.html

