
L’insegnamento

Wojtyła e la Teologia del Corpo: la dimensione del

dono

FAMIGLIA 21_10_2025

Maria 

Bigazzi

Amore e sessualità: è possibile oggi riscoprirne il valore? Si tratta di una sfida quantomai

attuale che san Giovanni Paolo II ha voluto affrontare già all’inizio del suo pontificato.

Infatti, dal 5 settembre 1979 al 28 novembre 1984 – con le sole interruzioni dovute

https://lanuovabq.it/it/famiglia
/it/maria-bigazzi
/it/maria-bigazzi


all’attentato del 13 maggio 1981 e all’Anno Santo della Redenzione (1983) – il Papa

polacco sviluppò un ciclo di catechesi sulla “Teologia del Corpo” (TDC) in occasione delle

udienze generali del mercoledì, fornendo tutta l’attualità della visione della Chiesa sul

corpo, sulla sessualità e sul matrimonio.

Tra i vari temi toccati, il Santo Padre dedicò diverse catechesi al tema 

dell’uomo nella dimensione del dono che qui vogliamo riprendere nella sua bellezza,

soprattutto in un momento in cui la sessualità usa e getta e le derive Lgbt cercano in

tutti i modi di distruggerne l’immagine originale. Giovanni Paolo II parte dal Libro della

Genesi, il quale enuncia il principio dell’unità e indissolubilità del matrimonio,

sottolineando come l’uomo e la donna – che portano in loro stessi l’immagine divina

impressa nel corpo – si vedano prima di tutto «attraverso il mistero della creazione»

(TDC 13 – 2 gennaio 1980). Uno sguardo nuovo, quello interiore, che permette a

entrambi di conoscersi in modo pieno e distinto, creando quella «pienezza dell’intimità

delle persone» e comunione nella quale, «attraverso la femminilità e mascolinità, essi

diventano dono vicendevole l’una per l’altra».

Si introduce quindi una nuova dimensione, un nuovo criterio di comprensione e 

interpretazione: «l’ermeneutica del dono», la quale decide «della verità essenziale e

della profondità di significato dell’originaria solitudine-unità-nudità». Viene così

sottolineato come il corpo umano con il suo sesso, la sua mascolinità e femminilità,

all’interno del mistero della creazione, è al contempo sorgente di fecondità e di

procreazione, racchiudendo fin «dal principio» l’attributo «sponsale», cioè la capacità di

esprimere quell’amore nel quale l’uomo-persona diventa dono e attua il senso stesso

del suo essere ed esistere.



Dio, infatti, vide che non era bene che l’uomo fosse solo: in tale condizione eglinon

può realizzare totalmente la sua essenza di persona che raggiunge soltantoesistendo

«con qualcuno» e, in modo ancora più profondo, esistendo «per qualcuno»(TDC 14 – 9

gennaio 1980). Uomo e donna, «per poter rimanere nel rapporto del “donosincero di sé”

e per diventare un tale dono l’uno per l’altro», debbono essere liberi dellastessa libertà

del dono, libertà «indispensabile perché l’uomo possa “dare se stesso”, (...)“ritrovarsi

pienamente”» (TDC 15 – 16 gennaio 1980). «Il corpo umano, orientatointeriormente dal

“dono sincero” della persona, rivela non soltanto la sua mascolinità ofemminilità sul

piano fisico, ma rivela anche un tale valore e una tale bellezza daoltrepassare la

dimensione semplicemente fisica della “sessualità”» (ibidem). Diventandolui stesso dono

e comprendendo che l’altro è qualcuno voluto dal Creatore, unico eirripetibile, egli

diventa capace di esprimere l’amore.

La realtà del dono – afferma papa Wojtyła – conferma che l’irradiazione dell’Amore è

parte integrante del mistero della creazione: «Soltanto l’Amore crea il bene» e la sua

presenza porta all’ermeneutica del dono. (TDC 16 – 30 gennaio 1980). «La felicità

originaria, il “principio” beatificante dell’uomo che Dio ha creato “maschio e femmina”

(Gen 1,27), il significato sponsale del corpo nella sua nudità originaria»: questo dono,

che va nella profondità più intima e che si riflette nella reciproca “esperienza del corpo”

di uomo e donna, «testimonia il radicamento dell’Amore».

Così, l’esperienza reciproca del corpo e del suo significato sponsale – come

definisce Genesi 2, 23-25 – rivela l’esperienza beatificante del significato del corpo, alla

cui radice vi è la libertà interiore del dono unita all’innocenza (TDC 17 – 6 febbraio 1980).

Ciò permette di comprendere come l’innocenza interiore – ovvero la rettitudine di

intenzione – consiste nello scambio del dono, in una reciproca “accettazione” dell’altro,

in modo da corrispondere all’essenza stessa del dono. Ed è proprio dalla donazione

vicendevole che si crea la comunione di persone, l’accogliere l’altro e l’accettarlo poiché,

all’interno di questa mutua relazione, l’uomo e la donna «diventano dono l’uno per

l’altra, mediante tutta la verità e l’evidenza del loro proprio corpo».



Il contrario di questa “accoglienza” o “accettazione” dell’altro come dono 

«sarebbe una privazione del dono stesso e perciò un tramutamento», una riduzione

dell’altro a oggetto, ciò che segna «l’inizio della vergogna» che inizialmente non era

presente e che «testimonia il crollo interiore dell’innocenza nell’esperienza reciproca».

Dunque, l’essenza dell’amore consiste nel “dono sincero di sé” poiché è nell’amore che la

persona rinuncia alla sua inalienabilità scegliendo di donarsi a un altro. È il dono di sé,

della persona integrale.

Si comprende, dunque, il perché i rapporti sessuali sono legittimi solo se 

coniugali. Solamente nel matrimonio, infatti, può realizzarsi tale appartenenza

reciproca: il rapporto sessuale deve scaturire dalla reciproca donazione e non viceversa.

Nel mistero della reciprocità, l’amore vede l’uomo desideroso di donarsi e di accogliere il

dono dell’altro. Qui sta la norma personalistica che permette di non restare legati

solamente a valori sessuali e sentimenti, ma di vivere la sessualità nella sua pienezza, in

modo vero e profondo.


