BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 26 - IL SUPPLEMENTO

Vangelo di Giovanni, veridicita confermata da

altre fonti giudaiche

05_06_2022

Luisella
Scrosati

Lo sguardo senza pregiudizi di chi valuta le cose fuori dal sistema delle facolta

teologiche, e persino del mondo cristiano. Jacqueline Genot-Bismuth (1938-2004) ha

insegnato per anni alla Sorbona, sulla cattedra di Giudaismo antico e medievale. Esperta


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

come pochi altri del giudaismo dell'epoca del Secondo Tempio (VI sec a. C. - | sec. d. C.),
si appassiona al lavoro di ricostruzione del testo ebraico sotteso a quello greco iniziato
da Claude Tresmontant (1925-1997) e nel 1986 pubbilica il frutto del suo lavoro, la

monografia Un homme nommé Salut. Genése d’une hérésie a Jérusalem.

Il quinto ed ultimo capitolo del libro & dedicato al Vangelo di Giovanni. L'autrice
porta alla luce delle evidenze intrinseche al testo che portano a concludere che gli
originali del quarto Vangelo - ossia due testi ebraici che contenevano rispettivamente
una relazione degli avwvenimenti della vita di Gesu e una raccolta delle sue parole -
«essendo stati composti a caldo da un testimone diretto, un discepolo del didaskalos
Gesu, con ogni probabilita non possono essere che in accordo con le realta culturali,
sociologiche, perfino affettive che caratterizzavano quel contesto e che noi ci siamo

impegnati a far rivivere» (p. 209), proprio nel libro citato.

Secondo lI'autrice, Giovanni dimostra di essere un letterato, appartenente alla
classe sacerdotale, che fece per Gesu quello che lo scriba Baruch ben Neriah realizzod nei
confronti del profeta Geremia, ossia mettere per iscritto i suoi insegnamenti ed i fatti piu
importanti della sua vita. Genot-Bismuth mostra ampiamente come Giovanni sappia
muoversi con estrema agilita tra le feste del calendario ebraico, le vie di Gerusalemme e
i dibattiti “teologici” dell'epoca, che solo un contemporaneo appartenente a quel
contesto poteva conoscere con tanta precisione. Ed il suo Vangelo ne da precisa
testimonianza, armonizzandosi non solo con le recenti scoperte archeologiche, ma
anche con quel particolare milieu religioso e culturale della Palestina del | secolo d. C.,

sempre meglio tratteggiato dagli studi storici.

In particolare, la cronologia della vita di Gesu che risulta dal quarto Vangelo,
cronologia unica rispetto ai sinottici, in quanto “spalma” la vita pubblica di Gesu in un
arco di tempo di due anni e due settimane, comprendente tre Pasque, risulta «cosi
naturalmente ancorata al tempo ordinario, che non puo essere stata inventata; questa
autenticita trasuda troppo naturalmente da tutti i pori del testo per essere del folklore
locale, dell'esotismo, messo apposta, per dare l'apparenza del vero, da un non meglio
precisato pagano greco, foss'anche letterato, che piu tardi, forse un secolo dopo,

avrebbe composto questo Vangelo cosi com’e» (p. 253).

Troppi dunque i dettagli che collimano perfettamente con quanto risulta da
altre fonti giudaiche. E in particolare la lunga procedura di accusa di Gesu da parte
dei membri del Sinedrio, come riportata dal racconto di Giovanni, ad avere delle
corrispondenze molto precise con il contesto storico-giuridico. Il primo grave scontro

con il Sinedrio avviene a Gerusalemme, durante la festa di Sukkot, la prima delle due di



cui parla Giovanni. Siamo al capitolo 5. Gesu non solo guarisce il paralitico presso la
piscina di Betzaeta, ma gli ordina, in giorno di sabato, di prendere la sua barella e
camminare. Secondo il trattato Sanhedrin (7, 4), Gesu infrange la diciottesima delle
trasgressioni punibili con la pena di morte. La disputa che segue immediatamente la
guarigione, si inserisce perfettamente nella procedura che il Sinedrio doveva compiere,
per capire quale fosse il grado di volontarieta dell'atto compiuto. | membri del Sinedrio
sono convinti che, nel caso di Gesu, si tratti di bezadon, ossia trasgressione con
premeditazione, che prevedeva appunto la morte, alla quale va aggiunta I'accusa

altrettanto grave di blasfemia, perché Gesu si faceva uguale a Dio (cf. Gv 5, 16-18).

Anche la risposta di Gesu si comprende solo nel quadro della duplice
significazione dello shabbat. In Esodo 20 si sottolinea infatti il riposo dall'opera della
creazione, mentre in Deuteronomio 5 c'@ il richiamo al ricordo di essere stato schiavo in
Egitto e di essere stato liberato dalla mano di Jahvé. Nella tradizione ebraica lo Shabbat
Ha-Gadol é il sabato del 10 di Nissan, che aveva preceduto l'uscita dall'Egitto avvenuta il
15 dello stesso mese.

Secondo la tradizione, in quel giorno gli ebrei “trasgredirono” il riposo sabbatico per
procurarsi, secondo il comando di Mose, degli agnelli, che sarebbero poi stati sacrificati
e il loro sangue posto sull'architrave delle porte. In questo giorno, agli egiziani che
volevano avventarsi contro gli ebrei per non permettere di sacrificare quegli animali per
loro legati alla divinita, fu miracolosamente impedito di agire. E questo il grande
miracolo che rende appunto grande (Ha-Gadol) questo Shabbat. Nella sua risposta, Gesu
si rifa a questa tradizione, rivendicando di operare come il Padre suo (5, 17), che aveva
operato questo miracolo, e accusando i membri del Sinedrio di non ascoltare Mose (5,
45-47), il quale diede appunto un comando di apparente trasgressione del sabato. La
difesa di Gesu risulta cosi perfettamente congruente con questa tradizione non

contenuta nelle Scritture.

Non meno interessante & la corrispondenza tra il racconto giovanneo che va
dalla risurrezione di Lazzaro fino alla crocifissione con il trattato Sanhedrin del Talmud di
Babilonia. Giovanni fa notare che la sentenza capitale venne pronunciata da Caifa
proprio dopo lo strepitoso miracolo (11, 45-52), sul finire dell'inverno. Il Sanhedrin
riporta che Gesu fu ucciso alla viglia di Pasqua, il 14 Nisan, dopo che per quaranta giorni
il banditore pubblico aveva proclamato pubblicamente che Gesu il Nazareno doveva
essere lapidato per aver incitato a rinnegare il culto del vero Dio. L'unica differenza é che
il trattato non riporta la scelta del Sinedrio di addossare ai Romani I'esecuzione della
condanna; condanna che venne dunque eseguita con la crocifissione e non con la

modalita giudaica della lapidazione. Se dal 14 di Nisan sottraiamo 40 giorni, arriviamo al



3 di Adar, che si colloca nella seconda meta di febbraio, sul finire dell'inverno appunto.
Periodo che corrisponde con la cronologia giovannea. Gesu infatti sfuggi all’'ultimo
tentativo di lapidazione che avvenne d'inverno (cf. Gv 10, 22-39) e poi si nascose per un
po’ al di la del Giordano, per ritornare in Giudea solo in occasione della morte di

Lazzaro, quando la primavera era quasi alle porte.

In un'altra preziosa pubblicazione, Jérusalem ressuscitée. La Bible hébraique et
I'Evangile de Jean a lépreuve de I'archéologie nouvelle, 1a professoressa Genot-Bismuth
riporta innumerevoli passi tratti da testi ebraici, che confermano e chiariscono
soprattutto i passaggi piu difficili del quarto Vangelo. Giovanni mostra di essere ben
addentro al medesimo contesto religioso culturale che ha prodotto questi testi,
soprattutto per la semplicita con cui le da per scontate. «Da qualunque parte si
prendano le cose, la serie di indizi di autenticita del racconto di Giovanni si rafforza
grazie a delle convergenze oggettive. Sono certamente le realta storiche concrete, oggi
palpabili nella memoria materiale della citta, finalmente portata alla luce dagli scavatori,
ma anche illuminate dall'analisi dei dati istituzionali consegnati nella Tosefta o nella MisSna
, che risultano essere le vere chiavi di indicazioni puntuali, cosi precise, e delle quali
tuttavia non si comprende piu la ragion d'essere, che fanno di Giovanni un testo oscuro,
intrecciato d'allusioni ermetiche, frustrante in verita per la sua densita intuita ma
indecifrabile» (p. 231).



