BUSSOLA(?)

SCOZIA

Una sentenza storica per gli obiettori di coscienza

28_05_2013

Merita di essere letta con molta attenzione la sentenza [2013] CSIH 36 P876/11 emessa
dalla Court of Session di Edimburgo, la Corte Suprema civile scozzese, in un caso

divenuto un importante precedente, quello che nella common law si definisce un

landmark case.
E meritano di essere ricordati anche i nomi dei tre coraggiosi magistrati della Corte: Lord


https://lanuovabq.it/it/cronaca

Mackay of Drumadoon, Lady Dorrian e Lord McEwan.

Il caso riguarda la vicenda di due ostetriche cattoliche, Mary Teresa Doogan e
Concepta Wood, che da molti anni lavorano presso il plesso ospedaliero del NHS
Greater Glasgow and Clyde Health. Avendo esercitato il diritto all'obiezione di coscienza,
le due donne non sono mai state coinvolte nelle procedure di interruzione volontaria
della gravidanza, fino al momento in cui, con la chiusura del Queen Mother's Maternity
Hospital di Glasgow avvenuta nel 2010, si e registrato un aumento delle richieste di

aborto.

Sul presupposto di una carenza di personale, |a struttura sanitaria in cui operano le
predette ostetriche ha preteso che le stesse dessero un’assistenza indiretta alle
procedure di interruzione della gravidanza.

Immediato il reclamo da parte delle due donne al NHS Greater Glasgow and Clyde
Health Board, reclamo che & stato puntualmente rigettato sull’assunto che la semplice
presenza, supervisione e assistenza alle procedure abortive non significhi una
partecipazione diretta alle medesime.

La decisione é stata impugnata davanti la competente autorita giudiziaria, il Lord

Ordinary, che ha dato torto alle ricorrenti.

Quel giudice ha ritenuto, infatti, che nella lista dei doveri cui sono tenute per
legge le ostetriche, ve ne sono alcuni non direttamente correlati alloperazione abortiva
strettamente intesa, quali, ad esempio, quello di fissare telefonicamente gli
appuntamenti per interrompere la gravidanza, sistemare le pazienti nella sala
operatoria, assicurare ai familiari delle pazienti un adeguato supporto, e cosi via.

Nella sentenza é stata quindi definita una distinzione tra partecipazione diretta e
indiretta all'intervento di interruzione della gravidanza, e riconosciuto il diritto

all'obiezione di coscienza soltanto nel primo caso.

Lo stesso giudice, poi, ha ritenuto che la previsione normativa dell'obiezione di
coscienza si riferisse al fatto che I'aborto fosse considerato, prima dell’Abortion Act del
1967, un reato penale, con la conseguenza che la stessa obiezione non possa essere
riconosciuta per gli atti precedentemente non considerati penalmente perseguibili.
Infine, sempre nella citata sentenza, lo stesso magistrato non ha ritenuto invocabile il
diritto all'obiezione di coscienza nel caso in cui l'interruzione della gravidanza sia
necessaria per prevenire una grave invalidita permanente alla salute fisica o mentale
della donna, o nell'ipotesi in cui la prosecuzione della gravidanza implichi un rischio di

vita per la stessa donna.



La decisione del Lord Ordinary é stata impugnata dalle due ostriche avanti la Court
of Session di Edimburgo, che ha provveduto a riformarla con la citata sentenza [2013]
CSIH 36 P876/11. Secondo Lord Mackay of Drumadoon, Lady Dorrian e Lord McEwan,
infatti, «il diritto all'obiezione di coscienza non puo riferirsi, in maniera riduttiva, al solo
momento chirurgico dell'interruzione della gravidanza, ma si estende necessariamente
all'intero procedimento finalizzato all'aborto».

In questo senso, i predetti magistrati, hanno condiviso il precedente del caso R v Salford
Area Hospital Authority ex parte Janaway [1989] 1 AC 537, nella parte in cui stabilisce,
appunto che il diritto all'obiezione di coscienza si estende «a tutta la fase di cura pre e
post operatoria, comprendendo anche il caso in cui, per una qualunque ragione,

I'interruzione della gravidanza non abbia comunque luogo».

Del resto, si legge sempre nella sentenza emessa dalla Court of Session,
I'introduzione della distinzione del grado di partecipazione al procedimento abortivo
rischierebbe anche di apparire contraria al «xcommon sense», ovvero al semplice buon
senso, laddove si consideri 'assurdita, dal punto di vista pratico, di dover valutare ogni
singolo atto per verificare quanto esso possa considerarsi direttamente connesso
all'operazione chirurgica di interruzione della gravidanza. In ogni caso, non si tratta di un
problema tecnico, ma di un problema etico, ed e per questo che anche la mera presenza
durante l'esecuzione di un aborto deve essere evitata a un obiettore, dato che questi
non puo essere considerato un semplice «passive bystander», un mero osservatore

passivo.

Sempre per gli stessi giudici della Court of Session, poi, «il diritto all'obiezione di
coscienza non é riconosciuto perché relativo ad atti un tempo considerati illegali, ma
perché l'aborto & percepito da molte persone come un fatto moralmente ripugnante».
Prosegue la sentenza: «E una questione sulla quale non poche persone hanno profonde
convinzioni morali e religiose, e il diritto all'obiezione di coscienza é riconosciuto proprio

in virtu del rispetto di quelle convinzioni, e per nessun‘altra ragione».

Merita, infine, di essere segnalata la totale condivisione, da parte della Suprema
Corte civile scozzese, del ragionamento contenuto in un altro precedente
giurisprudenziale citato nella sentenza, ovvero il caso Christian Education SA v Minister
of Education (2001) 9 BHRC53: Il problema basilare di ogni societa liberale e democratica
che si fondi sulla dignita umana, sull'eguaglianza e sulla liberta, nella quale la coscienza
e la liberta religiosa devono essere considerate con assoluta serieta, € quello di
comprendere fino a che punto un simile sistema democratico possa e debba consentire

alle comunita religiose di stabilire quali siano le leggi per loro vincolanti e quelle cui non



debbono obbedire. (...) Una simile societa puo stare insieme solo se tutti i suoi membri

accettano una comune base normativa vincolante.

Conseguentemente, i credenti non possono pretendere un diritto automatico a
rifiutare le leggi del Paese a causa delle proprie convinzioni religiose.

Allo stesso tempo, pero, lo stato deve cercare di evitare, nei limiti del possibile, di porre i
credenti nell'atroce dilemma di dover scegliere tra la coerenza con la propria fede e
'obbedienza alla legge. Parole sagge. O meglio, come direbbero i giudici della Court of

Session di Edimburgo, di «common sense».



