LA NUOVA

BUSSOLA@QUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

TEOLOGIA

Sinodo, non esiste pastorale senza dottrina

Mé&imﬁmgd or type unknown


https://lanuovabq.it/it/ecclesia

Nei due precedenti articoli abbiamo chiarito alcuni nodi cruciali per leggere
correttamente il Magistero e la dottrina cattolica in un momento in cui, in vista del
Sinodo sulla Famiglia, c'e chi sta seminando confusione tra i fedeli, anche creando nuove

categorie teologiche (come “'uomo di oggi”) che non hanno alcuna consistenza.

Riassumendo dunque, possiamo dire che nella nozione teologica di “dottrina
cattolica” vanno distinti due livelli. Il primo livello é quello che ho definito “nucleo
dogmatico”, costituito da vari elementi dottrinali, che vanno dalla predicazione degli
Apostoli e dalla dottrina unanime dei Padri della Chiesa, alle “formule dogmatiche”
definite dai concili ecumenici o dal solo Romano Pontefice quando parla ex cathedra,
fino al magistero ordinario e universale del medesimo Romano Pontefice; il “nucleo
dogmatico” della dottrina cattolica esprime dunque la verita della divina rivelazione, la
quale é stata si donata da Dio e recepita dagli uomini nella storia - nella storia della
salvezza e nella storia della Chiesa - ma & di per sé soprastorica, e quindi universale e

immutabile.

Il secondo livello & invece quello che si deve intendere come “interpretazione
ecclesiastica” e che per sua natura e relativo alla storia e alle diverse circostanze sociali
che ne determinano la varieta di contenuti e di forme espressive. Quando si parla di
“interpretazione ecclesiastica” non ci si riferisce alle tante forme di libera interpretazione
che, entro precisi limiti di contenuto, & consentita ai semplici fedeli, siano essi studiosi di
teologia, artisti, letterati o maestri di spiritualita. Questa interpretazione “privata” ha un
suo ruolo nell'economia della salvezza, e la Chiesa le riconosce un grande valore come
sussidio della catechesi, come potenziamento dei “santi segni” nel culto divino (arte
sacra), come edificazione del Popolo di Dio nella ricerca della santita personale (ascetica
e mistica) e nella missionarieta, soprattutto quando si tratta dei carismi apostolici e
dell'esperienza spirituale dei santi. Non € pero tale da sviluppare il dogma con dottrine
nuove, come invece avviene nel caso dell'interpretazione ecclesiastica, i cui risultati
impegnano i cattolici allassenso interno dell'intelletto e anche allobbedienza esterna

quando si tratta di disposizioni ecclesiastiche obbliganti.

Alla categoria logica dellinterpretazione ecclesiastica appartengono: (a) la catechesi
nelle sue diverse forme, tra le quali ha un particolare valore ecclesiale la redazione
dei catechismi per la Chiesa universale, come il Catechismus ad parochos, redatto dopo il
Concilio di Trento, e il Catechismo della Chiesa Cattolica, redatto dopo il Vaticano II;

(b) la sacra liturgia, le cui variazioni o riforme rispondono sempre all'esigenza di
adattare ilo rito alle diverse epoche e situazioni sociali, mantenendo sempre immutata
la funzione di “/ex orandi” come fedele espressione della “lex credendi”; (c) le norme di

diritto ecclesiastico



, rapportate tutte al criterio pastorale per cui “salus animarum suprema lex esto”.

In entrambi i livelli - quello del dogma e quello dell'interpretazione - &
impossibile che possa o addirittura debba essere creduto un enunciato che risulti essere
in chiara contraddizione logica con quelli che la Chiesa ha gia definito come irriformabili.
Pertanto, il vaglio critico delle proposte che sono state presentate in occasione del
Sinodo deve portare a respingere - in quanto teologicamente infondate e dunque
irricevibili - tutte quelle che con il pretesto di presunte urgenze di tipo “pastorale”
esercitano sul magistero un'indebita pressione perché accondiscenda a quella che in
realta sarebbe una vera e propria “riforma” della dottrina della Chiesa, a cominciare
proprio da quelle dottrine che sono da considerate irriformabili; cio vale in particolare
per I'indissolubilita naturale del matrimonio e la sua sacramentalita per i battezzati,

come pure per le condizioni che consentono l'accesso all'Eucaristia).

Quello che Marin-Sola chiamava la “evoluzione omogenea del dogma”
appartiene in pieno al primo livello epistemico della fede, ed & pertanto funzione
propria del Magistero, e non dei teologi. Il che non toglie che il Magistero possa in alcuni
casi (emblematico e quello della tesi di Giovanni Duns Scoto riguardo all'lmmacolata
Concezione di Maria) riconoscere la coerenza e la pertinenza di un’ipotesi teologica e
decida di trasformarla in dogma, avvalendosi della propria autorita (munus propheticum)
e del carisma di infallibilita (infallibilitas in docendo) che ad essa é collegato per
istituzione divina. Mai comunque la Chiesa pud enunciare delle proposizioni di fede che

risultino in contraddizione con quelli precedentemente formulati.

Qualora ritenga necessario definire nuove verita, nella linea dello “sviluppo
omogeneo del dogma”, tali definizioni dogmatiche risulteranno in assoluta coerenza
logica con quellie precedentemente formulate: si tratta in questo caso della logica per la
quale un nuovo enunciato particolare si dimostra virtualmente contenuto in un altro, piu
generale, precedentemente accertato dal Magistero come facente parte della
rivelazione divina. Ma piu frequentemente il Magistero, invece di enunciare nuovi
dogmi, si limita a interpretare autorevolmente il contenuto del nucleo dogmatico,
traendone talune conseguenze dottrinali che ritiene pastoralmente opportune in vista
della catechesi e dell'evangelizzazione in un dato momento storico (questo € il caso delle
dottrine contenute nei documenti del Vaticano Il, la cui ermeneutica, secondo papa

Benedetto XVI, € quella di una «riforma nella continuita dell'unico soggetto-Chiesa»).

Per questo ha ragione chi, come il cardinale Raymond Burke, va ripetendo che,

quando si parla di “sviluppo della dottrina”, non si deve pensare a “una modifica” ma



solo a «una comprensione piu profonda» delle verita della fede. Invece, non ha alcuna
giustificazione teologica la proposta di sostanziali modifiche della prassi liturgica e delle
leggi canoniche che taluni presentano come provvedimenti meramente “pastorali”.
Nessuna prassi pastorale pu0 essere lecita e valida se risulta in contraddizione con la
dottrina della fede, perché - come ho spiegato piu sopra - ogni scelta pastorale altro

non & se non un'interpretazione (esplicitazione, applicazione, adattamento) del dogma.

Occorre, anche a questo proposito, applicare rigorosamente al discorso
teologico il principio in base al quale nella prassi ecclesiastica si deve applicare sempre
e comunque tutta la dottrina della Chiesa, che nel suo “nucleo dogmatico” non puo mai
cambiare. Nessuna presunta esigenza “pastorale” puo giustificare una deroga da questo
principio, perché ogni vera esigenza pastorale € gia insita nel dogma. In altri termini, la
pastoralita, come istanza pragmatica, non ha una sua logica indipendente dal dogma
ma € intrinseca al dogma stesso e alla sua logica salvifica. Le analisi di logica aletica
dimostrano in modo innegabile che I'evento della divina rivelazione ha di per sé un
carattere pragmatico, dal quale deriva direttamene, per la Chiesa, I'identificazione della

pastorale con I'annuncio (in forme adeguate a ogni circostanza) della verita rivelata.

Come insegna il Vaticano |, Dio con la rivelazione soprannaturale ha voluto far
conoscere all'uomo la sua vita intima e i disegni del suo Amore. Ambedue questi
contenuti della fede hanno un carattere che non puo essere considerato come
astrattamente teoretico perché invece é esistenzialmente pragmatico, nel senso che il
motivo e il fine della divina Rivelazione non sono altro che la possibilita offerta alluomo

di conoscere il cammino e i mezzi della salvezza.

Nell'antica Alleanza tutto il contenuto della rivelazione che Dio affida ai Profeti
per guidare il suo popolo alla salvezza vien compendiato nel termine pragmatico di
“Legge” (Torah). Nella Nuova Alleanza, poi, il Verbo Incarnato, rivelatore del Padre, dice di
sé di essere “la vita, la verita e la vita”. E la prima predicazione di Pietro al popolo di
Israele accorso a Gerusalemme per la Pasqua provoca immediatamente una domanda:
«Che cosa dobbiamo fare?». Analogamente, al Signore Gesu che, apparendogli sulla
strada di Damasco, gli rivela il mistero dell'identificazione dei fedeli perseguitati con lui

stesso, Saulo risponde chiedendogli: «Che cosa vuoi che io faccia?».

Tutto cio conferma che la dottrina rivelata, che io amo designare con il termine
pragmatico “la verita che salva”, non puo essere mai intesa come qualcosa di teorico che
di per sé & avulso dalla vita e che pu0 essere messo in contatto con la vita stessa solo in

una sfera diversa, come sarebbe la “pastorale” cosi come viene intesa dalle illogiche



teorie delle quali stiamo parlando. La vera pastorale altro non & se non la piena
attuazione e applicazione della verita rivelata per la salvezza di ogni uomo nella
concretezza della sua esistenza, i dove ciascuno diventa “uditore della parola” e alla

Parola che lo interpella risponde con I'«obbedienza della fede».

Ultimo di una serie.

Le precedenti due puntate sono state pubblicate il 5 luglio (: )eil 17 luglio (


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/../../it/articoli-verso-il-sinodoce-chi-confondei-fedeli-13161.htm
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/../../it/articoli-la-falsa-teologia-delluomo-di-oggi-13282.htm

