LA NUOVA

BUSSOLA(?)QuOTIDI

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 180 - Il supplemento

Sacro e profano, la distinzione da recuperare

Luisella

Scrosati

Ogni volta che delle persone partecipano, magari per la prima volta, alla Divina liturgia

(degna di questo nome), I'intonazione ammirata che esce dalla loro bocca si colloca su
una frequenza molto simile, che cerca in sostanza di tradurre e trasmettere |'esperienza
del sacro appena vissuta. Espressioni come “mi sembrava di essere in Paradiso”, “mi

"ou

sentivo elevato”, “era come se fossi trasportato in un‘altra dimensione”, indicano con


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

semplicita I'esperienza dell'essere entrati in contatto con una realta diversa, piu pura,
irresistibilmente attraente e al contempo respingente e inafferrabile. Non mancano poi i
casi in cui atei, agnostici o persone semplicemente smarrite ritrovano la fede colpiti
dalla maesta di Vespri solenni, del canto gregoriano in una Messa conventuale o ancora
dal silenzio di una “Messa bassa” nella penombra del mattino, in una piccola chiesa

isolata.

Al di qua della specificita del cristianesimo e della novita portata da Gesu Cristo
nella storia delluomo, si deve notare che la categoria del “sacro” appartiene
trasversalmente a tutte le tradizioni religiose. Essa, nel suo nucleo piu autentico, € data
da quellinsieme di riti, luoghi e tempi che permettono alluomo di sperimentare
I'epifania del divino. Piu precisamente, questa ierofania si rende possibile mediante il
ricorso ad un complesso di oggetti, gesti, persone, canti, che hanno la qualifica di essere
distinti e separati da cio che caratterizza l'ordinarieta della vita (il profano). Questa
struttura tensiva di fondo, sacro-profano, e I'elemento indispensabile e strutturante ogni

possibilita di ierofania e di esperienza religiosa ad essa connessa.

Come ha mostrato il grande antropologo e storico delle religioni, Mircea Eliade
(1907-1986), il rito sacro si costituisce in qualche modo come I'accesso ad un altro
ordine di cose, ad un altro mondo piu vero e autentico; questa alterita e essenziale
perché il sacro si manifesti. Essa perd rimane in relazione con questo mondo, in quanto
ne costituisce come il modello originario, piu precisamente 'archetipo che non & un
semplice prototipo estrinseco, ma un modello che sempre esercita la sua influenza. Il
rito sacro, infatti, mentre ci fa accedere al mondo “altro”, riplasma, rimodella e in un
certo senso risana questo mondo, riconducendolo, per cosi dire, piu vicino all'originario.
Il rito € dunque compreso come una potente azione su questo mondo, perché permette
all'archetipo di essere operativo; e questa azione accade proprio mentre se ne “aliena”,
precisamente avvalendosi di oggetti, luoghi e tempi “separati” dalla profanita. Questa
separazione dal profano & la condizione per permettere all’originario di manifestarsi e di

liberare la propria inesauribile energia sul mondo.

Eliade ha cercato di liberare il sacro da un’interpretazione restrittivamente
sociologica (come quella di Durkheim, per esempio), che ritiene il sacro come
produzione del vissuto, della coscienza collettiva di una societa, restituendolo al suo
contesto propriamente religioso. Julien Ries (1920-2013), che continuo sulla linea di
Eliade, ha messo poi in evidenza che le innumerevoli e differenti manifestazioni del
sacro hanno una strutturazione comune: quella di mettere in comunicazione con il

divino, mediante l'interazione di elemento naturale e dimensione soprannaturale, o, se



si preferisce, di creare le condizioni perché il divino si possa manifestare.

Il cristianesimo non costituisce un'eccezione, ma semmai la sintesi perfetta di
sacro e profano, di divino e umano, a motivo del dogma fondamentale
delllncarnazione. Se dunque, da un lato, la religione del Dio che si fa carne segna una
indubbia discontinuita con il mondo delle tradizioni religiose, dall'altro I'lncarnazione

compie e perfeziona la dualita sacro-profano.

Qui tocchiamo un punto estremamente delicato. Una certa corrente teologico-
liturgica, che continua ad esercitare una forte influenza nel mondo cattolico, insiste sul
fatto che, con I'lncarnazione, la distinzione sacro-profano sarebbe venuta meno, in
qguanto ormai, nell'umanita di Cristo, il profano & stato ormai congiunto al sacro.
Semplificando molto, nulla & piu profano, perché tutto e sacro. La ricaduta di questo
pensiero nella liturgia ha comportato la progressiva cancellazione di quei confini che
costituivano il sacro, ossia di quegli elementi che lo distinguevano dal profano. Si pensi,
per esempio, a quanto avvenuto nell'ambito del canto liturgico: non sarebbe piu
necessario che la liturgia abbia un canto proprio, con testi e melodie specifici,
marcatamente distinti dai canti e dalle melodie profane. Tutto cio che caratterizza una
determinata cultura musicale, limitata in un tempo e in uno spazio, puo essere assunto

nella liturgia: il profano é gia sacro.

Questa impostazione ha prolungato la sua ombra anche nella comprensione del
culto della Chiesa antica, la quale € stata “battezzata” come la quintessenza
dell'assorbimento del profano nel sacro: le case private erano trasformate in luoghi di
culto, le mense in altari, per poi ritornare al loro uso quotidiano. Nei vari articoli
precedenti, abbiamo cercato di mostrare l'inconsistenza storica di questa ricostruzione,
dovuta ad un fraintendimento di testimonianze scritte e archeologiche dei primi tre
secoli dopo Cristo; ma questo fraintendimento non di rado e stato animato dalla
precomprensione errata dell'evento cristiano, quale, appunto, presunta ragione
dell'eliminazione delle categorie religiose tradizionali di sacro e profano. Si tratta pero di

un errore teologico.

San Paolo rimanda alla Parusia, quando tutto sara sottomesso al Figlio, il
momento in cui Dio sara tutto in tutti (cf. 1 Cor 15, 26-28), quando cioe tutta la
realta sara assorbita nel Sacro, in Dio. Il tempo dopo I'lncarnazione continua, invece, a
mantenere questa distinzione, sebbene la ricomprenda in modo nuovo: il mito, per
esempio, viene superato dalla storia, cosi che il cristianesimo non conosce miti, ma
eventi, i quali tuttavia non sono meno archetipici del mito; e questo perché é la Sapienza

divina a “pensare” la storia, piu e meglio di quanto una mente religiosa possa pensare



un mito. Il sacerdozio non viene abolito, ma perfezionato: il sacerdote diviene
veramente “efficace”, in quanto il ministro sacro viene congiunto in modo permanente e
ontologico, mediante l'ordinazione, al Dio fattosi carne. | riti sacri, in particolare i
sacramenti, divengono realmente segni e strumenti efficaci della grazia, in quanto

prolungamento dell'Incarnazione di Cristo, presente e operante nella sua Chiesa.

In sintesi, possiamo dire che I'incarnazione svela e compie il senso vero e
ultimo delle strutture fondamentali della religiosita; e queste strutture, in quanto
radicate nellumanita, non vengono appunto stravolte, ma perfezionate e portate a quel
compimento che, senza I'lncarnazione di Dio, sarebbe stata impossibile. Perché
I''ncarnazione é il “si” perenne di Dio alluomo, il ponte stabile, costruito una volta per
tutte, tra Dio e 'uomo. Ma, d'altra parte, I'lncarnazione non muta la condizione

dell'umanita nel suo essere ancora viatrice.

Per usare un'immagine didattica, possiamo pensare alle tre fasi dell'umanita in
questo modo: la prima, antecedente I'lncarnazione, ¢ il tentativo dell'uomo di varcare
I'abisso per toccare ed essere toccato da Dio, da cui egli comprende di venire e a cui
desidera tendere; nella seconda, a partire dall'lncarnazione, & Dio che ristabilisce il
ponte crollato di comunicazione con I'uomo, rendendo cosi possibile alluomo di toccare
ed essere toccato da Dio, mediante i riti sacri, che necessitano nella loro essenza della
distinzione sacro-profano; la terza, dopo la Parusia, € il trasferimento della realta in Dio,

che sara tutto in tutti, senza alcuna necessita di mediazione rituale. Ne riparleremo.



