LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

il vescovo di roma

Riforma del Papato, il banco di prova sara il

Sinodo

Luisella

Scrosati

Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalita nei dialoghi ecumenici e nelle risposte all'enciclica

Ut unum sint, € il documento frutto del lavoro del Dicastero per la Promozione dell'Unita

dei Cristiani, presentato ieri, giovedi 13 giugno, durante una conferenza stampa presso


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
http://www.christianunity.va/content/dam/unitacristiani/Collezione_Ut_unum_sint/The_Bishop_of_Rome/Il Vescovo di Roma.pdf
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/06/13/0498/01005.html

la Sala Stampa della Santa Sede.

Il Prefetto del Dicastero, cardinale Kurt Koch, ha subito precisato che si tratta
di un documento di studio che intende fare il punto sulle proposte giunte da esperti e
autorita delle varie denominazioni cristiane, dopo che Giovanni Paolo Il aveva aperto ad
un confronto per raggiungere «una forma di esercizio del primato che, pur non
rinunciando in nessun modo all'essenziale della sua missione, si apra ad una situazione
nuova» (UUS, 95). Nel 2020, venticinquesimo anniversario dell'enciclica Ut unum sint, il
Dicastero presieduto dal cardinale svizzero aveva iniziato questo lavoro di sintesi delle

diverse posizioni, frutto di dialoghi e confronti.

Stando a quanto comunicato dal cardinale e dai due interventi da remoto, la
situazione relativa al modo di intendere I'esercizio del ministero petrino sembra ferma
al palo. Sebbene si sia giunti ad una consapevolezza comune circa la necessita di un
riferimento unico universale che possa servire all'unita della Chiesa, le modalita di

questo esercizio continuano ad essere molto distanti tra loro.

Al momento delle domande, Koch ha mostrato un evidente imbarazzo nel
cercare di spiegare come mai papa Francesco abbia ripreso il titolo di Patriarca
d'Occidente, eliminato dal predecessore: «dobbiamo avere un po' di fantasia per
commentare questo fatto». Ed ha altresi constatato con fine umorismo che Fiducia
supplicans non ha provocato problemi «solo nell'ecumenismo, ma anche nella Chiesa

cattolica; € una grande cosa se un continente si oppone alla decisione del Santo Padre».

L'arcivescovo Barsamian, intervenuto da remoto in rappresentanza della
Chiesa apostolica armena, ha espresso chiaramente che un reale riavvicinamento
contenutistico tra la parte cattolica e quella ortodossa non ¢ affatto dietro I'angolo.
Barsamian ha rievocato il consueto riferimento al “mitico” primo Millennio della storia
della Chiesa, ha mostrato apertura verso i titoli di Vescovo di Roma e Patriarca
d'Occidente, ma ha decisamente rifiutato il kmodello giuridico» del primato romano,

ossia il potere di giurisdizione supremo e pieno del Papa sulla Chiesa universale.

Ancora piu distante l'intervento di lan Ernest, rappresentante personale
dell'arcivescovo di Canterbury presso la Santa Sede, che auspica una riformulazione
della Pastor Aternus del Concilio Vaticano | secondo una “ecclesiologia di comunione”,
ossia un primato di comunione che si realizzi a livello universale con le altre chiese, nella
linea di una sorta di «sinodalita ad extra», espressione piu volte rievocata durante la

conferenza stampa.

Fin qui, verrebbe da dire, nihil novi. A destare maggiore preoccupazione é stato

invece I'intervento del cardinal Grech



, il quale ha proposto il processo sinodale come la cornice piu adatta per mettere in atto
questa “revisione del papato”. Il punto di riferimento evocato da Grech e il discorso di
papa Francesco in occasione del cinquantesimo anniversario del Sinodo dei Vescovi,
nell'ottobre 2015. Francesco aveva spiegato che il Papa sta nella Chiesa come un
«battezzato tra i battezzati e dentro il Collegio episcopale come vescovo tra i vescovi,
chiamato al contempo, come Successore dell'apostolo Pietro, a guidare la Chiesa di
Roma che presiede nell'amore tutte le Chiese». Una concezione del papato chiaramente
insufficiente, che sembra rappresentare il contenuto effettivo di quella problematica
«conversione del papato» che il Papa proponeva in Evangelii gaudium, 32; perché il Papa
non e chiamato semplicemente a presiedere nell'amore le Chiese, ma a guidare la

Chiesa universale.

Questo riferimento di Grech lascia intuire che la sua proposta di considerare il
prossimo Sinodo come I'occasione fondamentale per attuare questa revisione
dell'esercizio del ministero petrino in chiave ecumenica, non sara foriera di buone
notizie per i cattolici. Grech ha illustrato il quadro di questa nuova rilettura sinodale:
come il Concilio Vaticano Il, nella Lumen Gentium, & stata una rilettura della Pastor
Aternus del Vaticano |, cosi il Sinodo potra essere a sua volta una rilettura del Vaticano II.

Vediamo come.

Il cardinale indica la soluzione nella «ecclesiologia conciliare quando la si
rilegga nell'orizzonte della sinodalita», perché «non possiamo parlare di primato e
collegialita senza collegarli alla sinodalita». Il capitolo di Lumen gentium sul popolo di Dio,
ossia il secondo, avrebbe «destrutturato la societas inequalium fondata sulla dicotomia
tra Ecclesia docens-discens». Tradotto: secondo Grech, con il Concilio Vaticano Il sarebbe
venuta meno la divisione tra Chiesa gerarchica docente e popolo di Dio discente. Il
cardinale dev'essersi fermato al capitolo due, perché gia nel terzo si afferma invece la
marcata distinzione tra queste due dimensioni della Chiesa, affidando i tradizionali tre
poteri di insegnare, santificare e governare ai vescovi, e non ai fedeli. Si comprende
dunque che l'inserimento di fedeli laici con diritto di voto al Sinodo dipenda da e voglia
promuovere chiaramente questa ecclesiologia errata.

Se la mai teologicamente definita “sinodalita” ha portato ad un'errata attribuzione ai
fedeli battezzati delle potesta proprie dell'episcopato, si pud immaginare cosa accadra

per la rilettura sinodale del primato del papa.

Questa preoccupazione & amplificata dalla seguente affermazione del cardinale
, a cui bisogna prestare particolare attenzione: la via sinodale si basa sul «principio

ecclesiologico affermato dal Concilio, (...) quando si comprende la Chiesa come il corpo



delle Chiese, perché e in esse e a partire da esse che esiste la Chiesa cattolica una e
unica». Anche quest'affermazione, che si ispira a Lumen gentium 23, & perd nuovamente
incompleta e, cosi com'é, porta a conclusioni erronee. La Congregazione per la Dottrina
della Fede intervenne con una lettera (28 maggio 1992), proprio per
spiegare che 'affermazione «la Chiesa nelle e a partire dalle Chiese (Ecclesia in et ex
Ecclesiis), & inseparabile da quest'altra: Le Chiese nella e a partire dalla Chiesa (Ecclesice in
et ex Ecclesia» (n. 9). Nello stesso paragrafo, la Congregazione spiegava infatti che la
Chiesa universale «& una realta ontologicamente e temporalmente previa ad ogni singola
Chiesa particolare». Dunque, € la Chiesa a partorire le Chiese particolari, come una
madre le figlie, ma queste ultime sono vere Chiese particolari, e non “filiali” di una sede

centrale.

Ora, é piuttosto chiaro che I'affermazione dell’'anteriorita della Chiesa
universale si riflette sul modo di comprendere il primato del papa, precisamente
come colui che su questa Chiesa universale ha potere diretto di giurisdizione. Se invece
si afferma semplicemente che la Chiesa universale si trova solo nelle e a partire dalle
Chiese particolari, dunque senza un'anteriorita ontologica, allora ne derivera quella
concezione del papato indicata da papa Francesco e ripresa da Grech: fedele tra i fedeli,
vescovo tra i vescovi, con una semplice «presidenza nell'amore» delle Chiese particolari,
dal momento che la Chiesa universale non & altro che la comunione di queste ultime. La
duplice omissione di Grech - mancata citazione del capitolo lll di LG e mancata
interpretazione di LG 23 a partire da Communionis Notio - rivela piuttosto chiaramente

quale vento tirera nella prossima sessione del Sinodo.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_it.html

