BUSSOLA

suicidio assistito

"Regolare” il fine vita, l'illusione che accelera la

deriva

01_08_2025

Daniele

Trabucco

CAMERA D11 BPEPUTAT

i morte o
L¥ispmasizlond in oaaleria

¢ 1 TR
lontaria medicalmenic assisil

Melitoris IWALOLY, oy fog 11 Canvrnarnnd
....... ROV ENEA, per la NI Coan

PERESsAE RS

W

AN LA R IR

VRN DARMENTI T AT PR LA

VOTTA LT

L'idea secondo cui una disciplina normativa sul c.d. "fine vita" sarebbe necessaria al fine
di garantire certezza giuridica e tutela dei diritti fondamentali, poggia su un presupposto
ambiguo e pericoloso: quello secondo cui la giuridicizzazione di una prassi moralmente

inaccettabile costituirebbe di per sé una garanzia per il soggetto debole. In realta,


https://lanuovabq.it/it/editoriali
/it/daniele-trabucco
/it/daniele-trabucco

I'approccio filosofico-giuridico al tema della legittimita di una legge sulla morte
medicalmente assistita mostra con chiarezza come tale normazione non solo non sia
necessaria, ma si riveli anzi lesiva della struttura razionale e naturale del diritto,
contribuendo ad accelerare quella deriva post-positivista che ha gia mostrato i propri

esiti disgreganti nell'evoluzione giurisprudenziale in materia bioetica.

La sentenza n. 242/2019 della Corte costituzionale, con cui si é dichiarata
I'illegittimita costituzionale dell'art. 580 del Codice penale italiano (reato di
aiuto al suicidio assistito) nella parte in cui non esclude la punibilita in presenza di
determinate condizioni, ha gia prodotto un significativo mutamento dell'orizzonte
giuridico italiano. Tale mutamento non richiede, né legittima, un intervento legislativo

volto a consolidare o definire in via generale una pratica intrinsecamente ingiusta.

Dal punto di vista filosofico, ogni ordinamento giuridico davvero giusto deve
tendere alla promozione del bene comune secondo ragione, tutelando la vita
umana in ogni sua fase come bene indisponibile, non in quanto feticcio astratto o
dogma confessionale, bensi in quanto fondamento ontologico del soggetto di diritto. La
vita, quale principio primo e radicale di ogni esistenza personale, non puo essere
oggetto di un bilanciamento tra interessi, né sottoposta a criteri soggettivistici di qualita

o dignita "percepita".

Ogni legge che pretenda di "regolare” il suicidio assistito, pur con limiti e
condizioni, finisce per riconoscere in via positiva un preteso diritto a morire,
che nega radicalmente il dovere primario dello Stato di proteggere la vita e che
trasforma il diritto da ordinamento della giustizia a strumento di legalizzazione della
volonta individuale. Dal punto di vista giuridico, il nostro ordinamento gia dispone di un
sistema (da smantellare) complesso e articolato di fonti e prassi interpretative che,
anche in ragione dell'intervento manipolativo del giudice delle leggi, hanno prodotto un
assetto normativo sufficientemente chiaro sul punto, senza che vi sia alcun obbligo di

intervenire legislativamente.

La cosiddetta "zona grigia"”, denunciata da alcuni commentatori come fonte di
incertezza, ¢ in realta il frutto della progressiva decostruzione del principio
personalista dell'art. 2 Cost., piegato a una visione neo-individualista e autodeterminista,
che misconosce il fondamento relazionale e comunitario del diritto stesso. La Corte
costituzionale, nel pronunciarsi sul caso Cappato, ha introdotto una serie di condizioni
tassative per I'accesso alla non punibilita dell'aiuto al suicidio (paziente affetto da
patologia irreversibile, fonte di sofferenze fisiche o psicologiche intollerabili, pienamente

capace di prendere decisioni libere e consapevoli, mantenuto in vita da trattamenti di



sostegno vitale).

Eppure questi paletti, presentati come rigorosi, non sono che una soglia
transitoria. L'esperienza giurisprudenziale e legislativa dimostra, infatti, che ogni
"paletto” fissato in un primo momento viene poi relativizzato e superato in nome della
coerenza sistemica e del principio di uguaglianza. Lo si & visto nel caso della legge
formale n. 40/2004 inerente alla procreazione medicalmente assistita: nati come presidi
di garanzia (divieto di eterologa, limite al numero di embrioni impiantabili, divieto di
selezione genetica), i vincoli iniziali sono stati progressivamente demoliti dalla
giurisprudenza costituzionale e ordinaria in nome del diritto alla genitorialita,

dell'eguaglianza e della non discriminazione.

Ogni volta, la narrazione ha presentato I'allargamento interpretativo come una
logica "evoluzione" del diritto, lasciando indietro il riferimento a un fondamento
stabile e oggettivo. Allo stesso modo, i paletti introdotti dalla sentenza n. 242/2019 sono,
nonostante gli interventi di perimetrazione successivi da parte di Palazzo della Consulta,
destinati ad essere erosi. E come per la legge ordinaria dello Stato n. 40/2004, le
richieste di estensione giungeranno a partire da casi-limite e situazioni particolari che

fungeranno da grimaldello etico.

Di fronte a tale dinamica, é filosoficamente e giuridicamente infondato
ritenere che una legge sul “fine vita"” possa costituire un argine. Al contrario,
I'esperienza dimostra che la legislazione positiva su questioni bioetiche & il primo passo
verso una progressiva destrutturazione del limite ontologico. Il diritto, per sua natura,
deve essere misura della giustizia e non strumento di trasformazione dellumano. Una
legge che "recepisca" la sentenza n. 242/2019 finirebbe per cristallizzare una visione
della persona fondata sulla sovranita assoluta dell'io sul proprio corpo, rafforzando la
logica dellautodeterminazione assoluta e riducendo lo Stato a garante notarile della

volonta soggettiva, anche quando autodistruttiva.

Sul piano dell'ordinamento giuridico positivo, il principio di legalita non impone
I'adozione di una legge in ogni ambito in cui si registri una pronuncia della
Corte costituzionale, nonostante l'invito ad intervenire in questa direzione (si veda, da
ultimo, anche la sentenza n. 66/2025). Anzi, proprio l'assenza di una legge consente
ancora, in linea di principio, la possibilita di recuperare un’interpretazione conforme alla
Costituzione intesa nella sua integralita, cioé in quanto fondata su una visione della

persona come essere razionale, relazionale, titolare di diritti che non derivano dalla



volonta individuale ma dalla sua intrinseca dignita.

Pertanto, da un punto di vista coerente con il giusnaturalismo classico e con
una concezione "boeziana" della persona, I'assenza di una legge sul "fine vita"
rappresenta non una lacuna, quanto una resistenza necessaria contro la logica dello
smantellamento della tutela oggettiva della vita umana. Ogni tentativo di "regolare"
I'eccezione finira per istituzionalizzarla, accelerando quella deriva per cui cio che
eccezione diventa norma, cio che é tollerato diventa diritto, e cio che é diritto diventa
dovere. La presunta necessita di regolare la materia de qua costituisce un cedimento
strutturale alla concezione volontaristica del diritto. La vera esigenza del nostro tempo
non & quella di legiferare l'ingiustizia in modo ordinato, ma di riscoprire il fondamento
oggettivo del diritto nella verita della persona umana. L'assenza di una legge €, in questo
senso, l'ultimo presidio contro la legalizzazione della morte. Lo ricordino i "cattolici

adulti".



