
IL PUNTO

Quell'equivoco su scomunica e perdono

ECCLESIA 23_11_2016

Riccardo 

Cascioli

È un’esperienza straniante leggere Misericordia et Misera e poi leggere gli articoli o

ascoltare i servizi radio tv che ne parlano e la spiegano all’opinione pubblica. Si fa

davvero fatica a capire come si possa travisare così il contenuto della Lettera del Papa, al

punto che il messaggio che arriva alla gente è così radicalmente diverso dal testo che 

chiunque può leggere (cosa però che faranno in pochissimi). 

Bisogna però riconoscere che ormai giornali e opinione pubblica

https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/riccardo-cascioli
/it/riccardo-cascioli
/it/riccardo-cascioli
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


si aspettano sempre dal Papa la prossima spallata all’edificio dottrinale della Chiesa; è

un pregiudizio che inficia all’origine qualsiasi cronaca o analisi. Chi in Vaticano si occupa

di comunicazione sarebbe il caso che si facesse qualche domanda al proposito: se

questo effetto non è voluto, come mai accade? Prendersela con l’ignoranza o la

malafede dei giornalisti non è più una scusa, è evidente che c’è dell’altro. Non a caso ieri

un giornale chiedeva al cardinale Walter Kasper, dopo aver sistemato l’aborto quale

sarebbe stata la prossima spallata del Papa e lui ovviamente ha risposto con l’agenda

dei prossimi mesi.



Resta il fatto che sulla Misericordia et misera si è andati oltre ogni misura, e non

solo sull’aborto. Bisogna ad esempio riconoscere a papa Francesco di avere spiegatoche

non è lui ad avere scoperto che Dio è misericordia. Ha infatti citato diversi passidella

Liturgia che dimostrano come la Chiesa da sempre e continuamente riconosce echiede

la Misericordia di Dio. Ha anche ricordato come a questo argomento GiovanniPaolo II

abbia dedicato la sua seconda enciclica (Dives in Misericordia, in verità piuttosto

dimenticata in questo anno giubilare), e come lo stesso Giovanni Paolo II abbia istituitola

Festa della Divina Misericordia e abbia canonizzato suor Faustina Kowalska. 

Sicuramente papa Francesco ha fatto di questo il centro della sua missione 

pastorale, ma tanto fracasso come se tre anni fa fosse iniziata una nuova Chiesa dopo

secoli di bastonate e porte chiuse è piuttosto ridicolo oltre che lontano dal vero. C’è chi

gioca su questo equivoco perché ne approfitta per liquidare la Chiesa e chi cade nelle

esagerazioni tipiche dei “leccacalze” (così il Papa nell’ultima intervista a Tv 2000 ha

definito i suoi adulatori). E quest’ultima categoria, tutta interna alla Chiesa, è anche

quella che sta contribuendo al travisamento della Lettera apostolica. 

Prendiamo ad esempio il titolo di apertura di ieri di Avvenire: “Misericordia

sempre”. Come a dire che fino a Francesco la misericordia era qualche volta. Oppureche

misericordia vuol dire assolvere sempre e senza condizioni. Ma tutte e due sono

menzogne e sicuramente non corrispondono a quanto leggiamo nella Lettera del Papa:

la necessità del pentimento e il proposito di non commettere ancora l’«orrendopeccato»

sono ben presenti. C’è poi una fantasiosa Lucetta Scaraffia, che è coordinatricedel

mensile “Chiesa donne mondo” allegato all’Osservatore Romano, che in una intervista

rilasciata al Corriere della Sera, afferma addirittura che con questa Lettera «la donna

smette di essere considerata la “grande peccatrice” secondo una certa tradizione».

Chissà se la Scaraffia, a proposito di donne e aborto ha mai letto la Evangelium Vitae

(senza considerare che comunque se l’aborto resta «un grave peccato» qualcuno che

pecca ci dovrà pur essere).

C’è però in effetti una questione che rimane sullo sfondo ma che è il punto 

centrale, un equivoco che ritorna e che spinge a certe chiavi di lettura: il valore da dare

ai limiti che la Chiesa ha sempre posto. In questi tempi di retorica sui muri da abbattere

qualsiasi limite, qualsiasi confine – anche quello che separa il bene dal male, il

pentimento dall’ostinazione e dalla superbia – è visto come un intollerabile ostacolo

all’azione di Dio. È la stessa questione attorno a cui gira il discorso della comunione ai

divorziati risposati. 

Nel caso specifico dell’aborto, la scomunica (che peraltro resta)

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


e il rinvio al vescovo o a un suo delegato, sono percepiti come un muro nei confronti di

chi vuole riconciliarsi. È ad esempio la spiegazione che dà il segretario della Conferenza

Episcopale Italiana, monsignor Nunzio Galantino, nel suo commento di ieri su Il Sole 24 

Ore. Spiegando che neanche chi si pente di un peccato grave come l’aborto può

rimanere «senza l’abbraccio del suo perdono», così prosegue: «Se si comprende che non

dev’esserci ostacolo alla possibilità di riconciliazione, allora non si fatica ad accogliere la

bontà della concessione ora estesa nel tempo a tutti i sacerdoti, perché assolvano

quanti hanno posto fine a una vita innocente». 

Insomma, scomunica e rinvio a penitenzieri specifici, per monsignor Galantino

sono ostacoli alla possibilità di riconciliazione. È un’affermazione grave, perché

contraddice ciò che la Chiesa ha sempre insegnato. Leggiamo Evangelium Vitae no. 62:

«La disciplina canonica della Chiesa, fin dai primi secoli, ha colpito con sanzioni penali 

coloro che si macchiavano della colpa dell'aborto e tale prassi, con pene più o meno gravi, è 

stata confermata nei vari periodi storici. Il Codice di Diritto Canonico del 1917 comminava 

per l'aborto la pena della scomunica. Anche la rinnovata legislazione canonica si pone in 

questa linea quando sancisce che «chi procura l'aborto ottenendo l'effetto incorre nella 

scomunica latae sententiae», cioè automatica. La scomunica colpisce tutti coloro che 

commettono questo delitto conoscendo la pena, inclusi anche quei complici senza la cui 

opera esso non sarebbe stato realizzato: con tale reiterata sanzione, la Chiesa addita questo 

delitto come uno dei più gravi e pericolosi, spingendo così chi lo commette a ritrovare 

sollecitamente la strada della conversione. Nella Chiesa, infatti, la pena della scomunica è 

finalizzata a rendere pienamente consapevoli della gravità di un certo peccato e a favorire 

quindi un'adeguata conversione e penitenza».

La scomunica dunque non solo non è un ostacolo alla riconciliazione ma

addirittura è la strada più diretta perché questa avvenga e sia piena. E stessa funzione

aveva il rinvio al vescovo o a suoi delegati, non era un iter burocratico come qualche

altro esegeta ha voluto dire ieri. Peraltro lo stesso Giovanni Paolo II aveva già

provveduto a una maggiore disponibilità di sacerdoti per confessare questo peccato, ma

mantenendo quella norma che non è affatto un muro, un ostacolo. Tutt’altro. Ciò che a

monsignor Galantino evidentemente sfugge è che un peccatore cosciente del proprio

peccato e seriamente pentito non desidera mettersi a posto la coscienza in qualche

modo e più in fretta possibile, ma desidera anzitutto la grazia di una vera conversione

che si traduce tra l’altro nella disponibilità a un cammino penitenziale adeguato. 

Si può comprendere quindi il timore di chi ritiene – tra gli altri il presidente del 

Movimento per la Vita Gian Luigi Gigli – che questa decisione del Papa possa tramutarsi in



una banalizzazione del peccato di aborto, soprattutto in un contesto sociale e politico

che lo sta tramutando in un diritto umano. In discussione non è tanto l’intenzione del

Papa quanto l’ignoranza, la superficialità, la negligenza di tanti preti – e come abbiamo

visto, vescovi – che già oggi trattano in modo inadeguato chi si reca in confessionale. E

certo, le reazioni di questi giorni non aiuteranno ad accogliere correttamente quanto il

Papa indica nella Misericordia et Misera.


