
Ora di dottrina / 182 – Il supplemento

Postura eretta, mani aperte e occhi al Cielo: i

gesti dei primi cristiani

CATECHISMO 02_11_2025

Luisella 

Scrosati

La teoria secondo cui i primi cristiani avrebbero abolito la distinzione sacro-profano,

rifiutandosi di avvalersi di luoghi esclusivamente dedicati al culto e di altari, prospetta

una ricostruzione storica piuttosto curiosa. I cristiani dei primi tre secoli, provenienti dal

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


giudaismo e dal paganesimo, avrebbero inventato una religione del tutto estranea agli

elementi strutturali di ogni religione umana, incluse quelle da cui loro stessi

provenivano; elementi, che sarebbero invece poi stati recuperati dagli stessi cristiani a

partire dal IV secolo. La “Chiesa primitiva” si costituirebbe così come una strana realtà

isolata non solo dal contesto religioso contemporaneo e precedente, ma anche dal

cristianesimo immediatamente successivo: tutto era diverso prima di loro, tutto

diventerà diverso dopo di loro.

Essi avrebbero rifiutato luoghi di culto, altari, sacerdoti, rituali, per dare spazio a

presunte “eucaristie domestiche” di cui non abbiamo in realtà alcuna prova, se non

quella proveniente da un fraintendimento delle poche fonti antiche a disposizione.

Espressione di questo approccio è anche la tesi secondo cui i cristiani dei primi secoli

avrebbero celebrato l’Eucaristia adagiati sui lecti conviviales dei triclinia. Anche in questo

caso, si tratterebbe di una vera e propria rottura con il linguaggio religioso del

paganesimo e del giudaismo; in entrambe le religioni, infatti, è caratteristico il fatto che

sacerdote e offerente stanno in posizione eretta davanti all’altare, mente l’oblazione è

offerta. Non solo l’offerta materiale, ma anche la preghiera presso l’altare esigeva la

posizione in piedi con le mani elevate. Questa postura è testimoniata da bassorilievi su

sarcofaghi e altari votivi o incisioni su monete; e non si capisce per quale ragione i primi

cristiani avrebbero dovuto stravolgere questa postura tradizionale.

Un grosso equivoco alla base di una presunta eucaristia, durante la quale i fedeli

sarebbe reclinati o seduti in cerchio, poggerebbe su alcune immagini antiche, come

quella rinvenuta nelle Catacombe di San Callisto, che per anni sono state spacciate per

sinassi eucaristiche, ma che invece rappresentano convivi funebri. È possibile che nei

primi secoli, in alcuni luoghi, la celebrazione dell’Eucaristia fosse connessa ad un pasto

fraterno; ma questo non significava che l’Eucaristia avvenisse all’interno dell’agape.

L’idea che i cristiani, per l’Eucaristia, fossero seduti o reclinati attorno ad una mensa su

cui si consumava un pasto, non ha fondamento storico e il fatto che si riferisca appunto

di pasti comuni non significa che l’Eucaristia venisse celebrata all’interno del pasto e

come parte di esso.

Nel noto passo della Prima Apologia, in cui San Giustino descrive la domenica

cristiana, troviamo con chiarezza quale fosse la postura osservata dai cristiani nella

preghiera liturgica: «Quando il lettore ha terminato, il preposto con un discorso ci

ammonisce ed esorta ad imitare questi buoni esempi. Poi tutti insieme ci alziamo in

piedi ed innalziamo preghiere; e, come abbiamo detto, terminata la preghiera, vengono

portati pane, vino ed acqua, ed il preposto, nello stesso modo, secondo le sue capacità,



innalza preghiere e rendimenti di grazie, ed il popolo acclama dicendo: “Amen”. Si fa

quindi la spartizione e la distribuzione a ciascuno degli alimenti consacrati, ed attraverso

i diaconi se ne manda agli assenti» (LXVII, 4-5). Alzarsi in piedi per stare al cospetto di

Dio è sempre stata la postura dell’orante, soprattutto se prossimo all’altare; Giustino

mette in evidenza che anche i cristiani, mentre ascoltano seduti il lettore, si alzano però

in piedi per pregare e per unirsi al sacerdote che offre le oblate, elevando orazioni e

rendimenti di grazie.

Non solo la posizione eretta, ma anche le mani e gli occhi dovevano essere e

levati verso l’alto. È questa un’altra caratteristica tipica di chi si presentava al cospetto

dell’Altissimo per offrire a Lui la preghiera; e ciò vale anche per la preghiera liturgica, che

si orienta verso l’altare, il quale è come l’estremità terrena dell’altare posto davanti al

trono dell’Altissimo (cf. Ap 8, 3.5; 9, 13). Il significato del gesto delle mani è controverso,

ma sembra che il testo di Isaia 1, 15 risulti particolarmente decisivo: «Quando stendete

le mani, io allontano gli occhi da voi. Anche se moltiplicate le preghiere, io non ascolto.

Le vostre mani grondano sangue». Chi si presenta al cospetto di Dio, mostra al Suo

sguardo le proprie mani, perché Dio veda che esse sono disarmate, che non sono

macchiate dal sangue del proprio fratello, e nemmeno dal sangue delle vittime offerte

agli idoli di ogni tempo. Non è la rivendicazione di una propria presuntuosa innocenza,

ma la volontà di escludere ogni doppiezza e ipocrisia. Ed è probabilmente per questa

stessa ragione che i cristiani si lavavano le mani prima di entrare in chiesa, come avviene

ancora oggi nei monasteri e nell’utilizzo dell’acquasantiera all’ingresso delle chiese.

Anche questa importante sottolineatura contribuisce ad escludere che i cristiani

potessero celebrare l’Eucaristia adagiati sui tricliniares, poggiando il capo su un braccio.

Nessun pagano si sarebbe mai posto davanti alla divinità in posizione reclinata, né esiste

testimonianza che lo abbiano fatto i primi cristiani che dal paganesimo provenivano.

Torniamo all’altare. Come già accennato, esso non era compreso come una tavola su

cui porre vivande, e neppure semplicemente come una mensa conviviale. L’altare è il

basamento di una linea che congiunge terra e Cielo o, più precisamente, l’altare della

terra è segno e presenza dell’altare del Cielo, che sta al cospetto dell’Altissimo. Per

questa ragione profonda, un atteggiamento caratteristico della preghiera sono gli occhi

che si levano verso il cielo, quasi a ripercorrere questa linea fino al suo vertice. Più e più

volte i Salmi indicano questo gesto; il Canone romano ripresenta lo stesso Cristo che

eleva lo sguardo al Padre nell’istituzione dell’Eucaristia – et elevátis óculis in cælum ad te 

Deum Patrem suum omnipoténtem – e impone al sacerdote di fare altrettanto. Il Rito

romano prescrive più volte, nel corso della celebrazione eucaristica, che il sacerdote alzi



lo sguardo in alto. Questo sguardo verso l’alto non cerca un dio disperso nelle regioni

celesti, ma lo riconosce presente; riconosce che la preghiera si compie precisamente

davanti a Lui, al Suo cospetto, vocabolo pregnantissimo che evoca proprio lo sguardo

che incrociamo con i nostri stessi occhi.

Questi tre aspetti caratteristici dell’uomo in preghiera, che ritroviamo

esplicitamente negli ebrei e nei cristiani – la posizione eretta, le mani aperte verso l’alto,

gli occhi che si levano verso il Cielo – confermano quanto sia anacronistico e

ingiustificato attribuire ai cristiani dei primi secoli una posizione che nega radicalmente

la postura dell’orante.


