LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

IL LIBRO
Politically correct, "é colpa nostra” come

catechismo

25_03_2019

Aurelio
Porfiri

ot

Uno degli strumenti del potere per non vedere le cose come sono e senz'altro il
politically correct. C'¢ un libro di Eugenio Capozzi che si chiama Politicamente corretto.

Storia di un'ideologia (Marsilio 2018) che vale veramente la pena leggere. Un libro che ci


https://lanuovabq.it/it/attualita
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/aurelio-porfiri
/it/aurelio-porfiri
/it/aurelio-porfiri

conduce all'interno dei meccanismi di questa ideologia, che € poi una gnosi, con grande
erudizione e capacita di analisi. Eugenio Capozzi e professore ordinario di storia
contemporanea presso I'Universita degli Studi di Napoli "Sant'Orsola Benincasa". La

Nuova BQ I'ha intervistato.

Professore, come si & avvicinato al tema del politically correct?

E’ stata la consapevolezza che la rivoluzione culturale prodotta dai movimenti giovanili
degli anni Sessanta ha rappresentato forse la cesura piu decisiva nella storia politica del
Novecento. Se si guarda alle categorie, alla terminologia, ai luoghi comuni, al
conformismo di pensiero che connotano attualmente le classi dirigenti delle democrazie
industrializzate ci si accorge che tutti questi elementi sono comprensibili soltanto
riportandoli a quel grande cambiamento di mezzo secolo fa. Quella somma di censure,

delegittimazioni, edulcorazioni linguistiche che oggi chiamiamo "politically correct”.

Come definirebbe il politically correct?

Come un "catechismo civile", una somma di "precetti", di divieti, di censure in cui si
compendia la retorica di un'ideologia ben precisa: quello che possiamo chiamare neo-
progressismo, ideologia dell'Altro, "utopia diversitaria" (per dirla con Mathieu Bock-
Coté). Ossia l'ideologia che condanna in blocco come imperialista e discriminatoria la
cultura euro-occidentale, e progetta di cambiare la mentalita dell'umanita per sostituirla
con un radicale relativismo culturale ed etico. E' una retorica che e diventata il tratto
distintivo delle élites politiche, intellettuali, istituzionali, mediatiche, e
dell'intrattenimento di massa in Occidente tra la fine del XX e I'inizio del XXI secolo,
conquistando un sostanziale monopolio sul linguaggio e sull'etica pubblica, in assenza di

"narrazioni" contrapposte dotate di pari rappresentativita.

Ci fa alcuni esempi di come il politically correct é entrato nelle nostre vite?

Con una martellante opera di propaganda, di estensione e profondita "orwelliane", che
pretende di eliminare dai prodotti culturali, dalla dialettica politica, dai comportamenti
pubblici e privati, dai luoghi della formazione, ogni termine o concetto che possano
essere considerati "discriminatori”, "offensivi", espressioni di una concezione gerarchica
e di valori "forti", per imporre un'idea di "rispetto” che in effetti coincide con un totale
indifferentismo, nel quale la "verita" politica & decisa volta a volta dalle élite che
"dettano la linea" alle societa. La tesi principale € quella secondo cui il tramonto delle
grandi ideologie europee otto-novecentesche apre la strada ad una potente svolta delle
classi dirigenti occidentali in senso relativistico-nichilistico, soggettivistico, edonistico,

antiumanistico.

Lei chiama il politically correct una ideologia, una ideologia dell'Altro. Perché?



Nel senso che il nuovo progressismo impostosi con la ribellione dei giovani baby boomers
occidentali non rivendica piu l'instaurazione della liberta, dell'uguaglianza o della
giustizia attraverso misure economiche o provvedimenti politici, ma pretende invece di
estirpare le radici del dominio e delle discriminazioni presenti, a suo dire, nella storia
culturale occidentale attraverso un radicale processo di modificazione del modo di
pensare, dei concetti, del linguaggio. Un obiettivo che in realta rappresenta un vero e
proprio azzeramento, un "parricidio" delle radici culturali occidentali. Se 'uomo
occidentale storicamente ha incarnato la violenza, la repressione, I'imperialismo, egli
deve essere "rieducato" accogliendo tutti i modelli culturali, tutte le condizioni
esistenziali, tutte le componenti minoritarie che ha soggiogato in passato per rinnovarsi
e rigenerarsi. L"altro", ridotto ad un concetto astratto, diventa il salvatore, il redentore
di una storia sbagliata, e la radice di una nuova civilta piu gentile, tollerante, in cui i
conflitti, una volta eliminato il "peccato originale" del dominio, della gerarchia, del

"pensiero forte", dovrebbero sparire.

Afferma nel suo libro che le ideologie sono eredi di una tendenza gnostica della
cultura moderna. Quindi il politically correct & fenomeno di tipo gnostico?
Assolutamente si. Esso rappresenta appunto l'ultima e piu radicale forma di gnosticismo
moderno. Il male da eliminare dal mondo non € piu la dominazione straniera, la
disuguaglianza civile e politica, il capitalismo, o altri fattori economici e politici del
genere, ma la storia di una civilta tout court, con la mentalita che essa ha prodotto. E'
quella la radice del male, quindi la salvezza non puo che venire dalla "de-
occidentalizzazione" del mondo e dello stesso Occidente. Se i colpevoli dei mali del
mondo siamo "noi", dobbiamo espiare i nostri peccati rinunciando alla nostra identita,
per dissolverci nel grande magma di un mondo dalle identita fluide, precarie, affidate

totalmente volta a volta all'autodeterminazione dei soggetti.

Come ci si libera dal politically correct?

Pensare che il politically correct possa essere abolito per decreto o in un colpo solo
sarebbe un'idea altrettanto ideologica di quella coltivata da chi pensa che il
progressismo diversitario e la sua retorica rappresentino una realta inevitabile e
salvifica. Quello che noi possiamo fare & mostrare come esso abbia avuto una precisa
origine e dunque non sia né eterno né inevitabile. Non a caso, il monolitico dominio
della "narrazione" politicalcorrettista ha cominciato a mostrare le prime, serie crepe
quando, a partire dalla grande crisi economico-finanziaria del 2008, quelle classi
dominanti sono entrate in crisi, e hanno cominciato ad essere sfidate dai "perdenti della

globalizzazione", con la crescita dei movimenti sovranisti, identitari, neo-nazionalisti.



