LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

CONVEGNO SUL FINE VITA

Papa ed eutanasia, un intervento problematico

(D e AR 17_11_2017

B
b .I

¢/

Tommaso

Scandroglio

N

Ha preso I'awvio ieri e si concludera oggi il Meeting Regionale Europeo della World
Medical Association organizzato in Vaticano unitamente alla Pontificia Accademia per la
Vita sui temi cosiddetti di “fine vita”. La World Medical Association non & un ente o
un'associazione in qualche modo legata alla Santa Sede, ma € una laicissima

associazione di medici. Alcuni suoi membri, come Benedetta Frigerio ha gia avuto modo


https://lanuovabq.it/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio

diillustrare da queste colonne qualche giorno fa ( ), sono infatti a favore di

eutanasia e aborto.

leri Papa Francesco ha inviato i suoi saluti ai partecipanti di questo convegno (
). Basta dare un'occhiata alle prime reazioni della grande stampa per

comprendere che il messaggio del Santo Padre presenta accanto a passaggi

sicuramente condivisibili, altri ambigui ed altri ancora formulati in modo erroneo.

Esaminiamo quelli piu problematici.

Il Papa parte da un fatto: la medicina ha fatto passi da gigante e questo puo
avere effetti positivi e negativi. In merito agli aspetti positivi il Pontefice afferma: «La
medicina ha infatti sviluppato una sempre maggiore capacita terapeutica, che ha
permesso di sconfiggere molte malattie, di migliorare la salute e prolungare il tempo
della vita. Essa ha dunque svolto un ruolo molto positivo». Subito dopo Francesco
elenca invece i rischi di tale progresso scientifico-tecnico: «D'altra parte, oggi € anche
possibile protrarre la vita in condizioni che in passato non si potevano neanche
immaginare. Gli interventi sul corpo umano diventano sempre piu efficaci, ma non
sempre sono risolutivi: possono sostenere funzioni biologiche divenute insufficienti, o
addirittura sostituirle, ma questo non equivale a promuovere la salute. Occorre quindi
un supplemento di saggezza, perché oggi € piu insidiosa la tentazione di insistere con
trattamenti che producono potenti effetti sul corpo, ma talora non giovano al bene
integrale della persona». A seguire il Papa cita, per commentare tali effetti nocivi, alcuni
documenti del Magistero che trattano dell'accanimento terapeutico. Ora occorre
chiedersi se le situazioni descritte dal Papa configurano accanimento terapeutico.

Vediamole una ad una.

Il Papa da una parte afferma che vivere piu a lungo & un bene, ma vivere piu a
lungo in condizioni di salute critica non lo e. Occorre a questo proposito ricordare che
curare un paziente permettendogli di vivere piu a lungo, sebbene con una qualita di vita
non elevata perché affetto da gravi disabilita, patologie croniche severe, etc., non
configura accanimento terapeutico. L'accanimento terapeutico infatti, come ricorda
correttamente il Pontefice, € una sproporzione tra trattamenti e risultati sperati. Se
grazie alla tecnologia oggi disponibile posso mantenere in vita per lungo tempo una
persona affetta da sindrome della veglia aresponsiva (il cd paziente in stato vegetativo)
Cid non configura accanimento terapeutico, ma in realta € un obbligo morale in capo al
medico e al paziente. La proporzione, in questi casi, deve guardare all'effetto positivo
“vita”, non al “benessere”. In caso contrario scadremmo nell’etica della qualita della vita

e non prestare le dovute cure configurerebbe un caso di eutanasia omissiva. Come ebbe


http://(https://lanuovabq.it/it/vaticano-si-apre-dolcemente-la-porta-alleutanasia
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html

a scrivere la bioeticista Claudia Navarini, per i sostenitori dell'eutanasia «non sarebbero
eventuali trattamenti gravosi e inutili a costituire una forma di accanimento, ma sarebbe
un accanimento il fatto stesso di mantenere in vita un morente o un malato grave» (C.
Navarini, Eutanasia, in T. Scandroglio, Questioni di vita o di morte, Ares). | casi Welby,

Eluana e Charlie sono paradigmatici in questo senso.

Altra frase problematica del Santo Padre gia prima citata: «Gli interventi sul corpo
umano diventano sempre piu efficaci, ma non sempre sono risolutivi». Ricordiamo che
tali interventi per il Papa sono effetti negativi dell'ipertecnologia della medicina e
configurano accanimento terapeutico. Ma l'accanimento terapeutico si realizza proprio
quando il trattamento e inefficace. Quando invece, come scrive il Papa, fosse efficace,
anche se non risolutivo, I'intervento @ moralmente accettabile. Molti di noi portano gli
occhiali: correggono un difetto della vista, ma non risolvono il difetto della vista. Eppure
questa protesi non puo venire derubricata ad accanimento terapeutico. Se i medici
dovessero astenersi da tutti gli interventi non risolutivi, addio ad esempio alla cura della
patologie croniche. Il medico, come ricorda lo stesso Pontefice, & chiamato non solo a
guarire, ma anche a curare, cioé a migliorare o stabilizzare le condizioni di un paziente

che per ipotesi mai guarira.

Ulteriore periodo molto scivoloso: alcuni interventi «possono sostenere funzioni
biologiche divenute insufficienti, o addirittura sostituirle, ma questo non equivale a
promuovere la salute». In merito al sostentamento delle funzioni biologiche possiamo
riferirci alla nutrizione, idratazione e ventilazione assistita (ma non solo a loro dato che
I'espressione “funzioni biologiche” puo essere riferita ad un infinita di attivita
dell'organismo: la funzione metabolica epatica, la funzione endocrina, etc.). Se questi
presidi vitali riescono a soddisfare il loro fine proprio - cioé adiuvare I'assimilazione di
cibo, di liquidi e la respirazione - se non c'e sproporzione tra sollievo arrecato e dolore
inferto e tra beneficio prodotto e danni procurati, allora significa che questi mezzi di
sostentamento vitale non scadono nell'accanimento terapeutico, bensi equivalgono «a
promuovere la salute» e «giovano al bene integrale della persona». Non somministrarli
configurerebbe una scelta eutanasica. Anche laddove l'intervento avesse carattere
sostitutivo - pensiamo ad esempio alla circolazione extracorporea durante
un'operazione chirurgica - cid non significa che di per se stesso l'intervento rappresenta

una forma di accanimento terapeutico.

In breve al passaggio gia menzionato, «gli interventi sul corpo [...] possono
sostenere funzioni biologiche divenute insufficienti, o addirittura sostituirle, ma questo

non equivale a promuovere la salute», occorreva aggiungere un “sempre”: «gli interventi



sul corpo [...] possono sostenere funzioni biologiche divenute insufficienti, o addirittura
sostituirle, ma questo non equivale sempre a promuovere la salute», perché in
particolari circostanze tali interventi seppur adiuvanti o sostitutivi di funzioni biologiche

possono configurare accanimento terapeutico.

Altro passaggio critico. Chi deve decidere se c'é o meno accanimento
terapeutico? Il Papa afferma che l'ultima parola spetta al paziente, seppur in dialogo
con i medici: «E anzitutto lui che ha titolo, ovviamente in dialogo con i medici, di valutare
i trattamenti che gli vengono proposti e giudicare sulla loro effettiva proporzionalita
nella situazione concreta, rendendone doverosa la rinuncia qualora tale proporzionalita
fosse riconosciuta mancante». Francesco cita a questo proposito il Catechismo della
Chiesa Cattolica: «Le decisioni devono essere prese dal paziente, se ne ha la
competenza e la capacita» (n. 2278). Pero leggiamo per intero il periodo citato
parzialmente dal Papa: «Le decisioni devono essere prese dal paziente, se ne ha la
competenza e la capacita, o, altrimenti, da coloro che ne hanno legalmente il diritto,

rispettando sempre la ragionevole volonta e gli interessi legittimi del paziente».

Il Catechismo ci dice questo: per capire se i trattamenti terapeutici configurano
accanimento terapeutico occorre da una parte la competenza del medico, che ci potra
dire se, secondo letteratura e sua esperienza personale, quel tipo di cura é efficace o
meno, e dall'altra il paziente, perché ¢ solo lui, a patto che sia vigile e cosciente, che ci
puo comunicare ad esempio se tale cura gli reca troppo dolore, se si sente meglio, etc.
Detto cio pero il criterio indicato dal Catechismo non scade nel soggettivismo
assolutista, infatti il Catechismo specifica che le volonta del paziente devono essere
rispettate solo se ragionevoli, cioé conforme a morale, e solo se dunque tutelano gli

oggettivi interessi del paziente, ossia la sua dignita.

Detto in soldoni: se una paziente dichiarasse che non vuole piu nutrirsi con le peg
perché a suo insindacabile giudizio la nutrizione assistita configura accanimento
terapeutico, questa volonta sarebbe irragionevole e quindi non da rispettare. L'ultima
parola spetta alla valutazione del bene oggettivo della persona, bene oggettivo spesso
non riconosciuto dalla persona stessa. Di contro, rispettare sempre e comunque il
giudizio del paziente su cosa € o non & accanimento terapeutico aprirebbe la porta
all'eutanasia. Quella stessa porta che il Santo Padre, nel messaggio inviato ai
partecipanti del convegno che si sta svolgendo in Vaticano, vorrebbe che rimanesse

sempre chiusa.

Infine una nota di carattere generale. || messaggio del Papa € incentrato per buona

parte sull'accanimento terapeutico perché «oggi e piu insidiosa la tentazione di insistere



con trattamenti che producono potenti effetti sul corpo». Parrebbe quindi che il vero
pericolo oggi nelle corsie di ospedale sia 'accanimento terapeutico e non l'eutanasia. Ma
cosi non é. Le norme esistenti in molti Paesi, le pratiche cliniche diffuse, le linee guida di
alcune societa mediche, i fatti di cronaca come quelli che hanno interessato il piccolo
Charlie e dj Fabo, le cliniche per la “dolce morte” sparse qua € la nel mondo, ci portano a

dire che la vera emergenza & l'eutanasia, non certo 'accanimento terapeutico.



