ENCICLICA

Pacem in terris, un‘enciclica da rileggere

12_04_2013

Massimo

Introvigne

Lo ha ricordato Papa Francesco nell'udienza dell'11 aprile 2013 ai membri
dell'istituzione caritativa statunitense "Papal Foundation": ieri |'ottava e ultima enciclica
del Beato Giovanni XXIII (1881-1963), "Pacem in terris", dell'11 aprile 1963, ha compiuto
cinquant'anni. Dell'importanza di questo cinquantenario aveva parlato a piu riprese

Benedetto XVI, certo consapevole anche dei rischi di celebrazioni intese a contrapporre


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

I""'ottimismo" del "Papa buono" al Magistero sociale dei suoi predecessori.

Mentre nell'enciclica "Caritas in veritate” Papa Ratzinger aveva spiegato che il
criterio interpretativo della "riforma nella continuita" da lui proposto per il Concilio
Ecumenico Vaticano Il vale anche per le encicliche sociali: di fronte a ogni documento
vanno colti e accettati lealmente gli elementi di riforma, leggendoli perd sempre in
continuita con i documenti precedenti dei Pontefici e non come se si trattasse di

smentite o di rotture.

"Pacem in terris”, il titolo dall’'enciclica del Beato Giovanni XXIIl, troppe volte e
diventato uno slogan pacifista banale.Come spesso accade, tanti che citano I'enciclica
non I'hanno mai letta.

Esaminiamone allora in modo dettagliato il contenuto. Sara un esercizio piu
impegnativo della ripetizione di slogan, ma anche piu fruttuoso. Scopriremo che il
Magistero di quella grande enciclica non ha affatto al suo centro il pacifismo o un

ottimismo ingenuo, ma la nozione dell'ordine sociale basato sul diritto naturale.

La pace, afferma Papa Roncalli, costituisce una delle principali preoccupazioni
dei nostri contemporanei, e la Chiesa si unisce volentieri ai comuni auspici di pace.
Ricorda, tuttavia, che la pace "pud venire instaurata e consolidata solo nel pieno rispetto
dell'ordine stabilito da Dio" . Mentre i progressi della scienza rivelano sempre di piu il

mirabile ordine dell'universo, il disordine con "stridente contrasto" "regna tra gli esseri
umani e tra i popoli". La Chiesa, sulla base delle leggi iscritte da Dio nella natura umana,

ricorda il nesso strettissimo fra pace e ordine.

L'enciclica esamina quattro sfere dell'ordine sociale: fra i cittadini; fra i cittadini e
I'autorita pubblica; fra le comunita politiche; tra le comunita politiche, da una parte, e
dall'altra la comunita mondiale nel suo complesso. Una quinta parte contiene una serie
di indicazioni e di raccomandazioni pastorali. Soprattutto le prime tre parti costituiscono
un compendio schematico di tesi ricavate dal magistero di Leone XIll (1810-1903) e del
venerabile Pio XIl (1876-1958). A questi due pontefici sono dedicate oltre cinquanta

citazioni, spesso molto ampie.

La prima sfera esaminata e dunque quella dei rapporti tra i cittadini. Gli uomini
riuniti in societa sono persone, e quindi soggetto di diritti e di doveri che "scaturiscono
immediatamente e simultaneamente dalla stessa natura umana" e sono pertanto
"universali", inviolabili, inalienabili".

[l Pontefice propone una lista dei diritti che derivano dalla natura della persona umana,

riuniti per gruppi:



- il diritto alla vita, da cui derivano il diritto all'integrita fisica, a un dignitoso tenore di
vita, alla sicurezza in caso di perdita dei mezzi di sussistenza per circostanze
indipendenti dalla propria volonta;

- il diritto al rispetto della propria persona, e quindi all'onore, alla buona reputazione,
alla liberta nella ricerca del vero e nell'espressione culturale e artistica "entro i limiti
consentiti dall'ordine morale e dal bene comune"; nonché il diritto "all'obiettivita della
informazione" e a "partecipare ai beni della cultura" in un sistema in cui si possa

accedere ai gradi superiori dell'istruzione "sulla base del merito";

- il "diritto di onorare Dio secondo il dettame della retta coscienza”, e quindi alla
liberta di religione;

- il "diritto alla liberta nella scelta del proprio stato", che comporta il diritto di perseguire
la propria vocazione sacerdotale o religiosa come quello di creare una famiglia "fondata
sul matrimonio contratto liberamente, unitario e indissolubile" che dev'essere rispettata
come "nucleo naturale ed essenziale della societa" e cui deve essere riconosciuto un
"diritto di priorita" nell'educazione dei figli;

- il diritto al lavoro e alla libera iniziativa in campo economico, da cui deriva il diritto a
condizioni di lavoro dignitose e, nel caso delle donne, rispettose, delle loro particolari
esigenze "di spose e di madri"; il diritto a una giusta retribuzione; il diritto di proprieta
privata "sui beni anche produttivi”, di cui il beato Giovanni XXIlI riafferma il carattere

naturale e la funzione sociale;

- il diritto di riunione e di associazione, e il diritto dei corpi intermedi a operare in
liberta senza che le loro attivita siano ridotte o impedite dallo Stato; il diritto alla liberta
di movimento, che comporta il diritto di emigrazione e di immigrazione;

- il "diritto di prendere parte attiva alla vita pubblica”, nei modi consentiti dalle varie
forme di governo e di regime fra le quali la Chiesa non esprime preferenze; il diritto alla
tutela giuridica efficace e imparziale dei propri diritti. | diritti naturali della persona
"sono indissolubilmente congiunti con altrettanti rispettivi doveri". La scissione fra diritti

e doveri costituisce uno dei principali errori relativi all'ordine sociale.

Per esempio, il diritto di ogni essere umano all'esistenza ¢ connesso con il suo
dovere di conservarsi in vita; il diritto a un dignitoso tenore di vita con il dovere di vivere
dignitosamente; "il diritto alla liberta nella ricerca del vero & congiunto con il dovere di
cercare la verita", e cosi via. | doveri naturali si riassumono nel dovere di rispettare i
diritti altrui, e nel dovere di solidarieta che chiede a ognuno di portare il suo contributo
all'ordine sociale. Il dovere di solidarieta non potra essere percepito nella sua pienezza

dai cittadini se questi non si renderanno conto che la convivenza si "fonda sulla verita e



non e soltanto un caso materiale o storico, ma & anzitutto un fatto spirituale", quale
"comunicazione di conoscenza nella luce del vero", e "permanente disposizione ad

effondere - gli uni negli altri - il meglio di se stessi".

In sintesi "I'ordine fra gli esseri umani nella convivenza é di natura morale" e
"1'ordine morale - universale, assoluto ed immutabile nei suoi principi - trova il suo
oggettivo fondamento nel vero Dio". | rapporti fra i cittadini, nota il beato Giovanni XXIII,
sono caratterizzati negli anni piu recenti rispetto al I'enciclica (che € del 1963) da una
triplice ascesa economico-sociale: delle classi lavoratrici, delle donne, e dei popoli e delle
etnie un tempo "dominate" che, con la fine dell'epoca coloniale, si costituiscono in
comunita politiche indipendenti.

I lavoratori manuali, le donne, i popoli di recente indipendenza reclamano "uguali diritti"

nella vita economica e sociale nazionale e internazionale.

Si tratta di un fenomeno che non manca di aspetti positivi; ma & necessario -
afferma I'enciclica - che con la coscienza di nuovi diritti affiori anche la consapevolezza
dei rispettivi doveri. Solo un equilibrio tra la percezione dei diritti e quella dei doveri
permette infatti di aprire I'ordine sociale "sul mondo dei valori spirituali" e quindi di
organizzarlo sul suo vero fondamento, che & Dio.

La seconda sfera dell'ordine che il beato Giovanni XXIII considera e quella in cui i
cittadini entrano in rapporto con l'autorita. Il Pontefice tiene anzitutto a ribadire, con
un'ampia serie di riferimenti a Leone XIII, che 'autorita non € una creazione o

un'invenzione degli uomini, ma "deriva da Dio".

Dio infatti ha creato gli uomini sociali, e non c'é societa senza autorita. L'autorita,
del resto, "trae la virtu di obbligare dall'ordine morale: il quale si fonda in Dio". L'autorita
che emana "leggi o autorizzazioni in contrasto con l'ordine, e quindi in contrasto con la
volonta di Dio" non deve essere ubbidita, e le sue norme "non hanno forza di obbligare
la coscienza"; "in tal caso, anzi, I'autorita cessa di essere tale e degenera in sopruso".
Citando I'enciclica "Diuturnum™ di Leone XIlI, il beato Giovanni XXIII ribadisce pure che
"per il fatto che l'autorita deriva da Dio non ne segue che gli esseri umani non abbiano la

liberta di scegliere le persone investite del compito di esercitarla".

La Chiesa non esprime preferenze fra i possibili regimi, e la dottrina secondo cui
I'autorita deriva da Dio e conciliabile, come con altre forme di governo, anche con la
"vera democrazia" descritta dal venerabile Pio XII.

[l punto di riferimento specifico dell'ordine nel rapporto tra i cittadini e |'autorita e
costituito dalla nozione di "bene comune, "ragion d'essere dei poteri pubblici” cui anche

tutti gli esseri umani e tutti i corpi intermedi sono tenuti a portare il loro specifico



contributo. L'enciclica mette in luce diversi elementi del bene comune: anzitutto, "le
caratteristiche etniche che contraddistinguono i vari gruppi umani", le tradizioni e la

storia della nazione.

Nei suoi aspetti "essenziali e pit profondi” il bene comune dev'essere tuttavia
determinato con riferimento alla stessa natura umana, che include sia "bisogni del
corpo" sia "esigenze dello spirito". Queste ultime sono oggi spesso ingiustamente
trascurate, mentre "il bene comune va attuato in modo non solo da non porre ostacoli,
ma da servire altresi al raggiungimento del fine ultraterreno ed eterno". Gli stessi "diritti
e doveri della persona" costituiscono "l'indicazione di fondo" per determinare il bene
comune: i pubblici poteri dovranno "tutelare e promuovere" i diritti e "rendere piu

facile" 'adempimento dei doveri.

Le due esigenze di tutelare e di promuovere i diritti e i doveri devono essere
"saggiamente contemperate" con "la piu vigilante attenzione". Puo infatti accadere che
"nell'intento di promuovere i diritti, si arrivi all'assurdo risultato di ridurre
eccessivamente o renderne impossibile il genuino esercizio", attraverso eccessive
ingerenze dello Stato nell'attivita dei privati che, con il pretesto di garantire a tutti

1'esercizio della liberta, di fatto la restringono in modo intollerabile.

L'enciclica ricorda anche che tutta la tradizione della dottrina sociale della
Chiesa sottolinea 1'esigenza "che gli esseri umani prendano parte attiva alla vita
pubblica"; ma tale "diritto alla partecipazione" non e legato alla opzione per una forma
politica determinata (la democrazia moderna), ma pu0 esercitarsi in varie forme
"necessariamente legate al grado di maturita umana raggiunto dalla comunita politica di

cui sono membri e in cui operano”.

Esprimono spesso il principio del diritto alla partecipazione le "carte dei diritti" e
le Costituzioni che molte nazioni si sono date; in tali documenti - nota il Pontefice - si
riscontrano spesso elementi positivi, ma tuttavia "non puo essere accettata come vera la
posizione dottrinale" normalmente presente nelle dichiarazioni dei diritti "di quanti
erigono la volonta degli esseri umani, presi individualmente o comunque organizzati, a

fonte prima e unica donde scaturiscono diritti e doveri".

1 diritti e i doveri, come I'autorita, non derivano dalla volonta o dalle decisioni
degli uomini, ma dall'ordine morale e quindi da Dio. La terza parte dell'enciclica discute
I'ordine sociale nei rapporti tra le diverse comunita politiche. Anche le comunita
politiche sono soggetti di diritti e di doveri : "la stessa legge morale che regola i rapporti

fra i singoli esseri umani regola pure i rapporti tra le rispettive comunita politiche", che



costituiscono la terza sfera dell'ordine sociale. | rapporti internazionali tra le comunita
politiche devono essere regolati nella verita, nella giustizia, nella solidarieta e nella

liberta.

La verita implica anzitutto il riconoscimento della dignita di ogni persona umana
e il rifiuto di "ogni traccia di razzismo". Questo non esclude che "le comunita politiche
possono differire tra loro nel grado di cultura e di civilta" e non implica l'accettazione di
un relativismo culturale; ma le nazioni piu sviluppate non devono "fare valere
ingiustamente la loro superiorita sulle altre", ma piuttosto aiutarle nello sviluppo. E un
atteggiamento richiesto anche dalle esigenze della pace, in quanto "i popoli, a ragione,

sono sensibilissimi in materia di dignita e di onore".

In secondo luogo, i rapporti fra le comunita politiche devono essere regolati
secondo giustizia, nel riconoscimento dei rispettivi diritti, fra cui spiccano il diritto
all'esistenza, allo sviluppo, alla buona reputazione e all'onore, e dei rispettivi doveri. Un
particolare dovere di giustizia delle comunita politiche é I'equo trattamento delle
minoranze e il rispetto "della loro lingua, della loro cultura, del loro costume".
"Un'azione diretta a comprimere e a soffocare il flusso vitale delle minoranze e grave

violazione .della giustizia; e tanto piu lo € quando viene svolta per farle scomparire".

Dal canto loro i membri delle minoranze dovrebbero tentare di non "accentuare
1'importanza degli elementi etnici" e di "apprezzare gli aspetti positivi di una condizione
che consente loro 1'arricchimento di se stessi con 1'assimilazione graduale e continuata
di valori propri di tradizioni o civilta differenti". Le minoranze dovrebbero essere "un
ponte" fra due civilta piuttosto che una pericolosa "zona di attrito". | rapporti tra le
comunita politiche devono essere impostati, in terzo luogo, nella solidarieta, favorendo
gli scambi tra i rispettivi cittadini e collaborando per il bene comune dell'intera famiglia

umana.

L'urgenza di un ordine internazionale fondato sulla solidarieta ¢ messa in luce
dal fatto che "vi sono sulla terra paesi che abbondano di terreni coltivabili e
scarseggiano di uomini, in altri paesi invece non vi € proporzione tra le ricchezze naturali
e i capitali a disposizione". Il beato Giovanni XXIIl raccomanda che "ogni qualvolta &
possibile" sia "il capitale a cercare il lavoro" con investimenti e insediamenti produttivi
nei paesi dove abbonda la manodopera "e non viceversa", in modo da ridurre il

fenomeno dell'emigrazione.

A proposito dei rapporti fra ordine internazionale e principio di solidarieta,

I'enciclica affronta ancora due problemi specifici. Richiama anzitutto I'attenzione sul



dramma dei profughi politici fuggiti da paesi "che non assicurano alle singole persone
una sufficiente sfera di liberta, entro cui al loro spirito sia consentito respirare con ritmo
umano".

| profughi debbono essere rispettati, accolti e tutelati nella loro dignita di persone. In
secondo luogo, il beato Giovanni XXIII - che scrive nel pieno della Guerra fredda -
denuncia lo spreco di risorse costituito dalla corsa agli armamenti e raccomanda
opportune iniziative per il disarmo, che tuttavia non potranno essere efficaci e
realistiche che se il disarmo sara "simultaneo e reciproco” e se coinvolgera, insieme agli
aspetti tecnici, anche elementi dottrinali e morali con il riconoscimento di un ordine

morale internazionale da tutti condiviso.

Accanto alla verita, alla giustizia, alla solidarieta, i rapporti tra le comunita
politiche esigono anche la liberta. Nessuna comunita politica "ha il diritto di esercitare
un'azione oppressiva sulle altre o di indebita ingerenza". Gli aiuti ai Paesi meno
sviluppati possono violare questo principio di liberta quando non rispettano "i valori
morali e le peculiarita etniche proprie delle comunita in fase di sviluppo economico" o

agiscono con "propositi di predominio" ideologico.

il beato Giovanni XXIIl ribadisce che gli aiuti piu appropriati ai Paesi in via di
sviluppo sono quelli che consentono agli abitanti di tali paesi di divenire essi stessi "i
principali artefici nell'attuazione del loro sviluppo economico e del loro progresso
sociale”. La quarta parte della "Pacem in terris" affronta il problema dell'ordine sociale
nei rapporti fra le comunita politiche e la comunita mondiale. Il timore della "forza
terribilmente distruttiva delle armi moderne", I'accentuata circolazione "delle idee, degli
uomini, delle cose", l'interdipendenza tra le economie nazionali hanno indotto la
consapevolezza che "nessuna comunita politica oggi & in grado di perseguire i suoi
interessi e di svilupparsi chiudendosi in se stessa", ma deve stabilire rapporti con la

comunita mondiale nel suo complesso.

L'unita del genere umano postula da sempre I'esistenza di un bene comune
universale, anch'esso fondato sulla tutela dei diritti e dei doveri della persona umana in
tutto il mondo. La nuova situazione socio-economica mette in risalto come sia
impossibile che il bene comune universale sia perseguito da una semplice
collaborazione fra le singole comunita nazionali attraverso i normali rapporti
diplomatici, e fa nascere l'esigenza di una comunita mondiale che si doti di proprie
istituzioni. Il criterio, insegna il beato Giovanni XXIll, rimane pero quello del principio di
sussidiarieta: "i poteri pubblici della Comunita mondiale non hanno lo scopo di limitare

la sfera di azione ai poteri pubblici delle singole comunita politiche e tanto meno di



sostituirsi ad essi".

La comunita mondiale, con le sue istituzioni, dovra intervenire soltanto nei casi e
per gli scopi cui I'azione delle singole comunita nazionali, o di alcune fra esse coordinate
fra loro, sia manifestamente insufficiente.

Per esempio, nel caso specifico delle Nazioni Unite, I'enciclica nota che sui documenti e
le attivita dell'ONU "sono state sollevate obiezioni e fondate riserve", per cui si puo
ritenere che siano necessari sforzi ulteriori e modifiche perché le persone e i popoli
trovino nelle Nazioni Unite una vera "tutela efficace". La quinta parte dall'enciclica offre
infine indicazioni pastorali. La restaurazione dell'ordine morale e cristiano nelle quattro
sfere indicate dal Pontefice richiede anzitutto la partecipazione attiva alla vita pubblica
da parte dei cattolici "perché le istituzioni a finalita economiche, sociali, culturali e
politiche, siano tali da non creare ostacoli, ma piuttosto facilitare o rendere meno arduo
alle persone il loro perfezionamento: tanto nell'ordine naturale che in quello

soprannaturale”.

Sara necessario che i cattolici acquisiscano le necessarie capacita scientifiche,
tecniche e professionali; tali competenze sono tuttavia "necessarie ma non sufficienti”.
Quella che davvero si richiede & "una sintesi di elementi scientifico-tecnico-professionali
e di valori spirituali". Le istituzioni nazionali e internazionali denunciano una
preoccupante "poverta di fermenti e di accenti cristiani", nonostante che "alla creazione
di quelle istituzioni hanno contribuito e continuano a contribuire molti che si ritenevano

e si ritengono cristiani". Quale la causa del fenomeno?

Il beato Giovanni XXIlI ritiene "che la spiegazione si trovi in una frattura nel loro
animo fra la credenza religiosa e |'operare a contenuto temporale". "E necessario quindi
che in essi si ricomponga l'unita inferiore" fra fede e impegno temporale; senza
dimenticare che la grave frattura denunciata € anche "il risultato di un difetto di solida
formazione cristiana". | laici cattolici, anche coloro che occupano posizioni di
responsabilita nella vita pubblica, hanno spesso soltanto una "istruzione religiosa di
grado elementare", particolarmente carente per quanto riguarda la dottrina sociale

della Chiesa.

Nella promozione dell'ordine sociale i cattolici potranno collaborare, sulla base
del diritto naturale, con i cristiani separati dalla Sede Apostolica e talora anche "con
esseri umani non illuminati dalla fede in Gesu Cristo, nei quali pero é presente la luce
della ragione ed € pure presente e operante I'onesta naturale".

Il beato Giovanni XXIII ricorda I'imperativo di "non venire mai a compromessi" con

I'errore; enuncia pero la distinzione tra I'errore e I'errante e fra le dottrine filosofiche e i



movimenti che le rappresentano. La distinzione fra errore ed errante viene citata oggi
con grandissima frequenza, spesso del tutto avulsa dal complessivo contesto della

"Pacem in terris": non sempre tuttavia a proposito.

Spesso la distinzione viene totalmente fraintesa e ridotta al semplice richiamo a
presunte esigenze di carita che dovrebbero attenuare se non eliminare, per amore
verso l'errante, la stessa polemica nei confronti dell'errore. Nel contesto dell'enciclica la
distinzione muove invece dalla chiara premessa secondo cui, come accennato, si deve
"non venire mai a compromessi riguardo alla religione e alla morale". L

a collaborazione con gli "erranti" deve avvenire, precisa ancora Giovanni XXIIl a
condizione che essi - pure vittima di errori sulla religione - condividano almeno principi e
fini "del diritto naturale", cid che ovviamente non si verifica per molti seguaci di
ideologie moderne. E deve avvenire per i fini indicati dalla "dottrina sociale della Chiesa",

e inoltre secondo le prudenti "direttive dell'autorita ecclesiastica".

Infine, se Giovanni XXIII richiama particolarmente |'attenzione sull"'errante", &
anche per sottolineare come la collaborazione per specifici fini di diritto naturale con
"quanti non credono, o credono in modo non adeguato, perché aderiscono ad errori"
puo essere occasione di apostolato in modo che gli "erranti" possano finalmente
"scoprire la verita e renderle omaggio".

Il beato Giovanni XXIll dedica anche un accenno a coloro che "trovandosi di fronte a
situazioni nelle quali le esigenze della giustizia non sono soddisfatte" presi dal desiderio

N

di novita vogliono far ricorso a qualcosa che puo "rassomigliare alla rivoluzione".

Il Pontefice, li invita a non dimenticare "che la gradualita ¢ |a legge della vita in
tutte le sue espressioni; per cui anche nelle istituzioni umane non si riesce a innovare
verso il meglio che agendo dal di dentro di esse gradualmente". E ricorda |'espressione
del venerabile Pio Xll secondo cui "non nella rivoluzione ma in una evoluzione
concordata stanno la salvezza e la giustizia".

L'enciclica tratta dunque del "compito immenso" della restaurazione dell'ordine sociale
nelle sue varie sfere. Se non mancano accenni a problemi contingenti degli anni 1960, il
tema centrale di un ordine sociale fondato sulla legge naturale, che a nessuno é lecito
violare e su cui possono convenire anche i non cristiani e i non credenti, anticipa il
Magistero di Benedetto XVI e rimane un insegnamento fondamentale della dottrina

sociale della Chiesa.



