
DOTTRINA SOCIALE

Non è lo Stato a dare alla Chiesa il diritto di

cittadinanza

EDITORIALI 24_01_2026

Stefano 

Fontana

Nel discorso al Corpo Diplomatico del 9 gennaio scorso, ripreso da molti commentatori

e anche da noi data la sua importanza, Papa Leone ha adoperato una espressione non

nuova a proposito della relazione della Chiesa con la società e la politica. Ha detto che la

Chiesa vanta un “diritto di cittadinanza” nella vita pubblica. Lo ha affermato per via

https://lanuovabq.it/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
https://lanuovabq.it/it/la-chiave-del-discorso-di-leone-agli-ambasciatori-il-realismo


negativa: «il nostro tempo sembra piuttosto incline a negare “diritto di cittadinanza” alla

città di Dio», ma non per questo in modo meno chiaro. La frase riprende

concettualmente l’esigenza di “un posto per Dio nel mondo” ripetutamente proposta da

Benedetto XVI. Il diritto di cittadinanza della Chiesa deriva dal diritto di cittadinanza di

Dio, e non di un dio  generico, ma del Dio di Gesù Cristo che è anche il “Dio dei filosofi” e

molto di più.

L’espressione “diritto di cittadinanza” era stata adoperata da Giovanni Paolo II 

nell’enciclica Centesimus annus (1991). Ricordando la Rerum novarum nel suo centesimo

anniversario, disse che con quell’enciclica Leone XIII rivendicava per la Chiesa uno

«statuto di cittadinanza nelle mutevoli realtà della vita pubblica … in effetti per la Chiesa

insegnare e diffondere la dottrina sociale appartiene alla sua missione evangelizzatrice»

(n. 5). Anche qui vediamo che la Chiesa non chiede direttamente per sé, ma quanto

chiede per sé lo pretende per i diritti di Dio, cui essa risponde con la sua missione

evangelizzatrice. La Chiesa deve essere presente per rendere presente Dio.

Però l’espressione che stiamo esaminando può essere letta in modo sbagliato e 

riduttivo. Le parole “cittadino” e “cittadinanza” oggi vengono intese in senso

completamente laicizzato. A stabilire chi è cittadino e chi no, secondo Hegel ma anche

secondo qualsiasi positivista, pensa lo Stato. Nella concezione moderna della politica,

non più naturale ma artificiale, l’essere cittadino dipende da un riconoscimento formale

del potere in atto. Sono cittadini coloro che sono riconosciuti tali e da questo

riconoscimento derivano poi i loro diritti, non più basati sui doveri di una legge naturale

ma su quelli stabiliti da una Carta, frutto anche essa del potere politico. Viste le cose in

questo modo, il diritto, o statuto, di cittadinanza pone la Chiesa sullo stesso piano di una

qualsiasi aggregazione sociale che deve la sua esistenza al riconoscimento del potere

politico e i suoi fini ultimi a quelli della Carta costituzionale. La Chiesa diventa una delle

tante “agenzie” di animazione sociale, uno dei tanti soggetti culturali, di formazione

eticheggiante o di solidarietà. Quanto a presenza pubblica il suo Dio è equiparato a tutti

gli altri.

Che si sarebbe arrivati a questo esito era stato già previsto a fine Ottocento. 

Nella Immortale Dei (1885), Leone XIII vedeva lontano: «La Chiesa non sarà più per lo

Stato altro che una associazione tra le altre, che sono e vivono in esso; e se gode diritti e

azione legittima, si dirà che ne gode per concessione e beneplacito dello Stato». Del

resto, uno Stato artificiale è logico che «si ritenga sciolto da qualunque dovere verso la

divinità, che non professi ufficialmente nessuna religione, né si creda obbligato a

ricercare quale sia tra le molte la sola vera, né ad anteporne una alle altre, né a



favorirne una più di un’altra».

Gli insegnamenti di Giovanni Paolo II e di Leone XIV sul “diritto di cittadinanza della

Chiesa” nella pubblica piazza non vanno certamente intesi in questo modo, ma una loro

strumentalizzazione in questo senso è da ritenersi possibile e, anzi, molto probabile.

Se guardiamo il posizionamento della Chiesa italiana su questo problema,

notiamo agevolmente che non viene da essa adoperato nessun motivo “religioso” per

fondare il proprio diritto ad esserci. Quando la Chiesa esce dai sagrati, sostiene di farlo

in virtù della libertà di religione, per un qualche servizio alla persona umana, per dare il

proprio contributo alla pacifica convivenza, per aiutare la reciproca tolleranza e

l’accoglienza. Non mancando mai di aggiungere, per essere ancora più chiari, che gli

scopi che la guidano in queste escursioni fuori dal religioso sono i valori della

Costituzione, e non il religioso stesso. Né la Chiesa pretende di avere nella pubblica

piazza una verità “maggiore” o superiore agli altri, men che meno una verità “unica” -

non nel senso di una sola ma in quello di qualcosa di irripetibile - da ribadire in

pubblico. Da qui la sostanziale “assenza” della Chiesa in quanto Chiesa, per una

presenza come agenzia di animazione sociale.

Per questo siamo abbastanza sicuri che l’espressione dei due pontefici – “diritto

di cittadinanza” – come non è stata molto seguita ai tempi di Giovanni Paolo II, così non

lo sarà granché nemmeno con Leone XIV. Tutta una teologia parla da tempo

dell’interpretazione non-religiosa del cristianesimo. «Il Dio che è con noi è il Dio che ci

abbandona, un Dio che si lascia cacciare fuori dal mondo, un Dio impotente e debole. Il

credente, quindi, è uno che vive davanti a Dio e con Dio, ma senza Dio». Così Dietrich

Bonhoeffer, il quale però era protestante e non cattolico.


