
replica

Non allergia alla Corredentrice ma fedeltà

all'unico Redentore

ECCLESIA 27_11_2025

Antonio 

Staglianò*

La posizione del documento Mater Populi fidelis non è dettata da un'"allergia" o da una

sottovalutazione di Maria, ma da una fedeltà coraggiosa ai cardini della fede cattolica:

l'unicità di Gesù Cristo e la sufficienza della sua opera redentrice. Il suo cuore è

https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/it/antonio-stagliano
/it/antonio-stagliano


cristologico. Non si (dis-)perde in una disputa mariologica fine a sé stessa.

Anzitutto, è necessario ribadire con san Tommaso d'Aquino che la fede 

cristiana ha per oggetto la res (la realtà divina), non gli enunciati. Perciò, ogni

termine, per quanto radicato nella pietà, se anche solo semanticamente tende a

suggerire un'opera salvifica "parallela" o "complementare" a quella di Cristo, rischia di

minare la fede in Cristo “unico redentore”. Il termine “corredentrice” in bocca a san

Giovanni Paolo II, uomo di spiritualità indiscutibilmente cristocentrica, non fa alcun

problema. Direi la stessa cosa per il magistero di Leone XIII e di tanti santi che l’hanno

utilizzato: penso al Padre maestro di Lucera, san Francesco Antonio Fasani, a cui ho

dedicato un ampio studio critico nel mio saggio mariologico – Maria di Nazareth da 

conoscere e amare. Teologia devozione poetica omiletica (LEV 2016).

Diversamente da chi dichiara che “il titolo non gli piace” – e però poi non spiega 

“i perché”, impegnandosi a “dire” che il Documento è “fatto male” –, a me il titolo “piace

molto” e tuttavia rifletto teologicamente sulle preoccupazioni dell’alto Magistero (solo

per inciso, il Documento è firmato da Sua Santità Leone XIV che, da cardinale, ha seguito

anche l’iter di approfondimento e di definizione): l'intenzione non è sminuire Maria, ma

proteggere la verità della Redenzione, che è azione sovrabbondante e sufficiente di Dio in

Cristo. È questo il motivo vero per cui Benedetto XVI – sulla scia del Concilio Vaticano II –

non ha mai usato questo termine.

La teologia di Ratzinger è caratterizzata da una forte reazione contro le visioni 

puramente "giuridiche" della Redenzione (la teoria soddisfattoria di Anselmo

interpretata in modo troppo forense). Per lui, la Croce non è primariamente il

pagamento di un debito a un Dio giudice irato, ma è l'atto supremo dell'Amore trinitario

che vince il male. In questa prospettiva, il ruolo di Maria non è quello di "co-offrire una

soddisfazione", ma di essere la creatura che, per prima e in modo perfetto, si lascia amare 

e trasformare da quell'Amore, diventandone il modello e la madre per tutti i credenti. La

sua posizione di silenzio sul termine "Corredentrice" e la sua preferenza per un

linguaggio più scritturistico ("donna", "madre", "discepola", "collaboratrice") si allinea

perfettamente a questa visione come si può approfondire nel mio saggio Madre di Dio. 

La mariologia personalistica di Joseph Ratzinger (San Paolo 2010).

L'articolo Leggere Staglianò per capire l'allergia alla Corredentrice offre una 

lettura intelligente di un dibattito teologico sentito. Tuttavia, l'autore costruisce

un argomento che, se seguito fino in fondo, condurrebbe a conseguenze dottrinali

preoccupanti. Il fulcro della critica ruota attorno al concetto di una dissimilitudo minor,

per cui Maria, apparterrebbe a un "ordine ipostatico" superiore a ogni creatura. Il

https://lanuovabq.it/it/leggere-stagliano-per-capire-lallergia-alla-corredentrice


concetto è chiaro: Maria occuperebbe uno status ontologico intermedio tra Dio e la

creatura. Come diversamente si potrebbe comprendere la frase dell’autore: «Maria

Santissima, come Immacolata Madre di Dio, è elevata all’ordine ipostatico (che non

significa che ella goda dell’unione ipostatica); e questo la pone incommensurabilmente

al di sopra di ogni creatura, di ogni santo e di ogni angelo».

La questione non è allora più pastorale o linguistica, ma ontologica. Si ritiene che il

rifiuto del titolo "Corredentrice" derivi da una visione insufficiente della natura singolare

 di Maria, dell’ordine ipostatico a cui è stata elevata. La sua critica non è solo che si neghi

un titolo, ma che si neghi la realtà ontologica che quel titolo descriverebbe. E cosa è un

“ordine ipostatico” che non è il godimento dell’unione ipostatica di Cristo?

Poiché Maria è Madre di una Persona Divina (il Verbo incarnato), la sua esistenza

non potrebbe più essere compresa all'interno dei normali binari "Creatore-creatura".

Ella verrebbe "elevata" a un ordine singolare, un tertium genus ontologico: inferiore

 all'unione ipostatica di Cristo (dissimilitudo maior), ma superiore a qualsiasi altro ordine

creato (natura, grazia santificante, gloria) (dissimilitudo minor). In questo stato, Lei non è

"solo una creatura", ma è "più che creatura" in senso ontologico. Dante, allora, non

userebbe una semplice iperbole poetica, ma descriverebbe una realtà metafisica: se

Maria appartiene a questo "ordine ipostatico", allora la sua capacità di agire non può

essere quella di una “creatura redenta”. La sua collaborazione all'opera della

Redenzione non è solo morale (soffrire con il Figlio) o esemplare (essere un modello di

fede), ma ontologicamente qualificata. Il suo dolore sul Calvario, offerto in unione a

quello del Figlio, ha un valore "quasi-infinito" perché non è il dolore di "una donna", ma

dell'Immacolata Madre di Dio appartenente a questo presunto ordine ipostatico.

Pertanto, il termine "Corredentrice" non è un'esagerazione devozionale, ma il corretto 

riflesso linguistico di questa realtà ontologica e funzionale unica, (di cui si dovrebbe fissare

un dogma?).

Sic stantibus rebus, spostare il dibattito sul piano filosofico e antropologico è 

fondamentale, perché rivela il presupposto errato di chi cerca di creare una categoria

ontologica intermedia per Maria. L'essere creati "a immagine e somiglianza di Dio" (Gen

1,26) non annulla la distanza infinita tra Creatore e creatura, ma la qualifica in modo

sublime. L'umano, per grazia, è chiamato a una partecipazione alla vita divina che ne

amplia i confini verso l'infinito, senza per questo farlo uscire dall'alveo della creaturalità.

La grazia non soppianta la natura, la perfeziona e la potenzia oltre ogni misura, ma non

la trasfigura in altro da sé. Il "divino" nell'uomo è un dono di partecipazione, non un



possesso autonomo di essenza.

In questo orizzonte, l'espressione poetica "più che creatura" non indica un 

tertium genus tra Dio e l'uomo, ma l'abissale pienezza di umanità raggiunta dalla

Vergine in virtù della grazia. È l'umanità portata al suo massimo splendore possibile,

"divinizzata" dall'azione dello Spirito, non una natura ibrida. È la "figlia del tuo figlio" che,

nella sua piena realizzazione come creatura redenta e madre del Redentore, manifesta il

trionfo della grazia divina senza cessare di essere il modello della creatura fedele.

*Presidente della Pontificia Accademia di Teologia


