BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 45 - IL SUPPLEMENTO

Newman e la lotta all'antidogmatismo

13_11_2022

s Tracts for
- Z‘b Z T 1m es

Volume One: 1833-1834

Tracts 146 and Records of the Church 1-18

1833-1842. Sono questi gli anni in cui John Henry Newman, insieme agli altri protagonisti
del Movimento di Oxford, prosegue il suo cammino di verita, cercando di costruire e
sostenere quella “via media”, tra il protestantesimo e la Chiesa romana, come contributo

alla chiesa anglicana per ricondurla alla fedelta alla Chiesa antica.

Insieme a Richard Hurrel Froude, che morira nel 1836, a soli trentatré anni, John


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Keble, che aveva suonato la carica del Movimento con il suo sermone sull'apostasia
nazionale (vedi qui), ed Edward Bouverie Pusey, i Tracts for the Times raggiungeranno
guota novanta, con Newman che ne scrivera ventisei, tra i quali 'ultimo e fatale Tract 90,
che gli costera la condanna da parte dell’'Universita di Oxford e I'opposizione di
quarantadue vescovi anglicani.

Newman aveva cercato di dare un'interpretazione decisamente di orientamento
cattolico ai Trentanove Articoli di religione, che costituiscono la confessione di fede

minima ed indispensabile della chiesa anglicana ed il tentativo non era stato gradito.

Sarebbe scorretto ritenere che Newman, in questi dieci anni, abbia tentato di
nascosto di introdurre il cattolicesimo nella chiesa inglese, accusa che, dopo la sua
conversione, gli verra sollevata da molte parti. Nel secondo capitolo dell’Apologia, egli
rivela quali fossero le sue reali convinzioni: «Dal tempo della mia fanciullezza, ed ancora
nel 1824, pensavo, sulla scorta di autorita protestanti, che san Gregorio |, vissuto verso il
600, fosse stato il primo papa Anticristo, per quanto fosse anche un papa grande e
santo; nel 1832-33 pero pensavo che la Chiesa di Roma si fosse legata alla causa
dell'Anticristo dal tempo del Concilio di Trento. Non saprei dire quando fu che rinunciai
del tutto all'idea che il suo nome dovesse destare un qualche speciale disgusto; ma
provavo molta riluttanza a rinunciarvi, anche quando la mia ragione me lo ordinava, per

una specie di blocco o di pregiudizio, penso fino al 1843».

La ragione gli mostrava che nella Chiesa di Roma si trovava «la gelosa
conservazione della dottrina e della regola del celibato, che io ritenevo apostolica, e la
sua fedelta al modello della Chiesa dei primi secoli in tanti altri punti che mi stavano a
cuore». Eppure per lui era un «vero e proprio dovere di coscienza [...] protestare contro
la Chiesa di Roma» come espressione sincera di fedelta alla chiesa in cui era nato. In
questi anni, a quanti gli dicevano che stava diventando papista, Newman rispondeva
con convinzione: «E vero, sembra che corriamo dritti in quella direzione; ma proseguite
ancora un po'’ e troverete sul cammino un abisso che rende impossibile ogni vero

accostamento».

Non c’era dunque I'approdo al cattolicesimo, e men che meno al papismo,
all'orizzonte del percorso iniziato con il Movimento Trattariano. Che cosa aveva dunque
mosso Newman in questa nuova avventura? Come racconta nell’Apologia, «la mia
battaglia era contro il liberalismo, intendendo con questo termine il principio
antidogmatico ed i suoi sviluppi». Questo era «il principio fondamentale del
movimento», che non ha mai voluto abbandonare. «Dall'eta di quindici anni, il dogma &

stato il principio fondamentale della mia religione; non conosco altra religione, né riesco


https://lanuovabq.it/it/newman-la-chiesa-e-obbligata-a-insegnare-la-verita

a capire come potrebbe essere; una religione di puro sentimento &€ per me un sogno ed
una beffa [...]. Persino quando ero sotto lI'influsso del dottor Whately, non fui mai
tentato d'intiepidire il mio zelo per i grandi dogmi della fede, ed in varie occasioni mi
opposi a certi indirizzi del suo pensiero che, a ragione o a torto, mi parevano oscurarli.

Tale era il principio fondamentale del 1833».

Il principio antidogmatico é all’'opera non solo nelle forme sentimentalistiche
della fede, ma anche nella divaricazione tra il dogma e la vita. Quando cioé il dogma
non ha piu presa sulla vita del cristiano, non & piu considerato come voce di verita sulla
realta, non é piu il riferimento per orientare il giudizio e la prassi. Il principio
antidogmatico non e essenzialmente la negazione di un dogma (questa e
“semplicemente” eresia), ma € I'anima di quell'atteggiamento che rinchiude il dogma in
un mondo speculativo, mentre la vita va per la sua strada, indifferente al contenuto
della fede.

Allo sguardo di Newman, questo principio si presentava con una duplice
fisionomia: da un lato, esso aveva preso carne nell'atteggiamento dei pastori e dei
teologi del suo tempo, che avevano accettato senza battere ciglio la decisione del
Governo inglese di abolire alcune sedi episcopali anglicane in Irlanda. La fede
nell'origine divina della Chiesa, dell’'autorita di origine soprannaturale dei Pastori nel
governo della Chiesa, della dimensione visibile della Chiesa come della tangibilita dei
sacramenti, canali visibili della grazia invisibile, tutto questo veniva sovvertito non tanto
mediante proposizioni teoriche che ne negavano il contenuto di verita, ma soprattutto
dalla pericolosa accettazione di fatto che un’autorita umana entrasse a gamba tesa nel
governo della Chiesa, mentre i pastori si limitavano a cercare di accomodare la

situazione pensando ai presunti benefici che ne sarebbero derivati.

A ben vedere, é difficile trovare dei fervidi sostenitori del dogma tra coloro che
ne disinnescano la capacita di incidere sulla realta, assicurando che non si tratta di
cambiare il dogma, ma sostanzialmente di vivere come se non ci fosse; cosi come non e
consuetudine rinvenire delle menti capaci di giudicare la realta alla luce della fede che

non abbiano pero una profonda e radicata adesione al dogma.

L'altra fisionomia del principio antidogmatico si presenta a Newman con
estrema chiarezza nel novembre del 1834, quando ricevette da parte di Renn Dickson
Hampden, tutor all'Oriel College, la seconda edizione di un suo opuscolo intitolato
Observations on religious dissent. In questo scritto Hampden sosteneva, secondo quanto
riferisce Newman nell’Apologia, che «un dogma & un‘opinione teologica sulla quale

s'insiste formalmente»; che in queste opinioni teologiche trovavano cittadinanza sia la



dottrina trinitaria che quella degli unitariani, che sono l'una la contraddizione dell'altra;
che «la chiesa d'Inghilterra é aliena allo spirito dogmatico». Tutti principi che Newman,
nella lettera di risposta a Hampden, non aveva esitato a bollare come capaci di «far

naufragare completamente la fede cristiana».

Nel 1837, dopo circa tre anni di lavoro, veniva pubblicato The Prophetical office of the
Church, che costituiva la sua riflessione teologica per dare una forma definita alla via
media. Nell'introduzione dellopera, Newman mostrava ancora una volta lo spirito che lo
aveva animato: «Cio di cui abbiamo bisogno per il bene della nostra chiesa non é la
capacita d'inventiva, I'originalita, 'acume, neppure l'erudizione [...], per quanto tutti i
doni di Dio siano in una certa misura necessari; abbiamo particolare bisogno di sano
discernimento, paziente pensiero, capacita di analisi e di sintesi, rinuncia a tutte le
fantasie e capricci personali, a tutti i gusti soggettivi: in una parola, della divina

sapienza».

Tre dovevano essere i pilastri di questa via media, fondata non sul gusto personale,
ma sui «cumuli di dottrina» che attendevano di essere riportati alla luce e ordinati: «il
dogma, il sistema sacramentale e I'anti-romanismo». Solo che da nessuna parte esisteva
nel concreto questa “via”; Newman lo sapeva, ma lanciava una sfida: «Rimane ancora da
vedere se [...] € suscettibile d'esser professata e seguita nella pratica, informando di sé
un’ampia sfera d'attivita, o se invece non e che una varieta o uno stato di transizione del
cattolicesimo romano e del protestantesimo popolare». E commenta: «Nutrivo fiducia
ch’essa si sarebbe un giorno rivelata una religione a sé stante». Cosi non sara: il

principio dogmatico e sacramentale avrebbero ben presto sgretolato I'anti-romanismo.



