DOPO IL 20 GIUGNO
L'ultima bufala: «ll gender I'ha inventato il

Vaticano»

24_06_2015

Massimo

Introvigne

Dopo che a Piazza San Giovanni un milione di persone ha manifestato contro la teoria

del gender e le sue conseguenze giuridiche, a partire dalla legge Cirinna, una tesi oscura

che circolava su qualche rivista scientifica per iniziati o nella subcultura dei blog Lgbt &


https://lanuovabq.it/it/famiglia
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

venuta allo scoperto ed e stata messa in prima pagina da giornali nazionali. La teoria del
gender, afferma questa tesi, non esiste. E nata, come ha riassunto il leader gay Franco
Grillini, «nelle stanze vaticane», con una sorta di complotto che coinvolgerebbe
Benedetto XVI, il cardinale Bagnasco e lo stesso Papa Francesco, che ha definito a Napoli
la teoria del gender «un errore della mente umana». Anche una sociologa con
rispettabili credenziali, ma piuttosto militante - da buona ex ciellina “convertita” al
laicismo -, come Chiara Saraceno ha ritenuto di dover indossare questa posizione, che
evidentemente appare a molti come I'arma di distruzione di massa da usare contro

Piazza San Giovanni.

Per la verita Michela Marzano, su Repubblica del 22 giugno, ha un po’ corretto il
tiro, limitandosi a osservare che della teoria del gender esistono varie versioni diverse
tra loro (nessuno lo nega) e che i cattolici dovrebbero convincersi che € cosa buona e
giusta. Ma, nelle dichiarazioni dei leader Lgbt e di qualche politico meno avveduto
culturalmente, quello secondo cui «la teoria del gender non esiste, I'ha inventata il
Vaticano» e diventato uno slogan rozzo e intollerante, che dobbiamo prepararci a sentir
ripetere fino alla noia. Non si capisce neppure bene che cosa voglia dire chi afferma che
la teoria del gender non esiste. Gli articoli che sbattono in faccia al popolo del 20 giugno
questa tesi sostengono, infatti, tre cose diverse. Alcuni, a leggerli bene, affermano che la
teoria che il Papa e tanti altri chiamano «del gender» esiste, ma & meglio chiamarla con
altri nomi. La scelta del nome diventa pero una questione di opportunita politica, e dal
momento che le figure storicamente piu importanti per la nascita della teoria negli Stati
Uniti la chiamano gender theory la traduzione “teoria del gender” non solo é fedele ma,
quando evita di tradurre l'inglese “gender” con l'italiano “genere”, che ha diversi
significati, si sforza semmai di rimanere il piu fedele possibile alle intenzioni dei

promotori.

Altri testi sostengono che non esiste una teoria del gender come nemico delle
famiglie, ma esistono solo idee sul gender buone, simpatiche e cordiali.
Evidentemente si tratta qui di giudizi di valore, che nulla ci dicono sul fatto dell'esistenza
o meno della teoria. Rimane il terzo gruppo di articoli, secondo cui effettivamente
qualcosa che si chiama “teoria del gender” non & mai esistito, i cattolici fanno confusione
con gli “studi di genere”, che sono altra cosa, e Benedetto XVI in particolare, nel suo
famoso discorso per gli auguri di Natale del 2012 alla Curia Romana in cui indicava nella
filosofa francese Simone de Beauvoir l'iniziatrice della teoria del gender, avrebbe capito
male Simone de Beauvoir. Questa terza versione di quello che possiamo a buon diritto
chiamare “negazionismo” della teoria del gender & 'unica che merita risposta. Per

impressionare il lettore, i negazionisti affastellano tanti nomi e tante date, ma si



dimenticano curiosamente di citare un testo fondamentale: Sesso e genere nel “Secondo

sesso” di Simone de Beauvoir, pubblicato da Judith Butler - un personaggio decisivo per
la teoria del gender, la cui importanza non é sfuggita al vituperato cardinale Bagnasco -
sul numero speciale dellinverno 1986 dei prestigiosi “Yale French Studies”, dedicato

appunto a Simone de Beauvoir.

Si tratta di un articolo denso e difficile, che per di piu sfida le traduzioni e va
letto in originale: ma che credibilita puo avere chi viene a parlarci di teoria del gender
e delle sue relazioni con Simone de Beauvoir senza conoscere questo testo fondatore?
Obiettera qualcuno che quella di Judith Butler non & l'unica versione della gender theory.
Ma certo: ce ne sono versioni precedenti, radicate in un sottofondo esoterico e gnostico,
come quella di Margaret Sanger, e versioni successive che si spingono ancora oltre.
Conosco tuttavia pochi sostenitori della teoria del gender che non riconoscano la
centralita di Judith Butler nel suo sviluppo storico. E chi studia la Butler sa quanto
importante sia l'articolo sulla de Beauvoir del 1986. Che cosa sostiene la Butler in questo
testo? La tesi fondamentale € che Simone de Beauvoir & davvero all'origine della teoria
del gender, e che chi pensa diversamente tiene eccessivamente conto della sua
relazione amorosa con il filosofo Jean-Paul Sartre e interpreta la de Beauvoir con
occhiali sartriani. Per la Butler il libro della de Beauvoir Il secondo sesso va letto come
«un esorcismoy, in cui la filosofa «esorcizza» il pensiero di Sartre cercando di liberarlo
dal demone che lo abita, «lo spettro di Cartesio». Il lettore non specializzato in filosofia a
questo punto rischia di perdersi, ma la tesi della Butler - che & davvero cruciale per la

teoria del gender - puod essere riassunta in termini relativamente semplici.

Che c’entra Cartesio? Il filosofo francese & preso in considerazione come teorico
del dualismo fra mente e corpo. Mente e corpo sono diversi e distinti. Sarebbe
possibile pensare la mente indipendentemente dal corpo. Che c'entra Sartre? Oltre ad
avere una relazione con Simone de Beauvoir, questo padre della filosofia esistenzialista
avrebbe proposto I'ideale di una mente ribelle alle convenzioni morali, ma non si
sarebbe mai liberato delle idee di Cartesio, secondo cui mente e corpo sono distinti e
concettualmente separabili. Simone de Beauvoir, il cui pensiero e riassunto nella sua
frase piu famosa secondo cui «donne non si nasce, ma si diventa», ha teorizzato la
distinzione fra “sesso” biologico e “genere” culturale. Una donna nasce con un corpo di
donna (sesso biologico) ma acquisisce il genere donna (culturale) perché fin da bambina
é vestita ed educata in un certo modo dai genitori. La de Beauvoir rivendica invece il

diritto di scegliere liberamente il proprio genere, a prescindere dal sesso anatomico.

Judith Butler risponde a una critica rivolta alla de Beauvoir dalla critica

femminista Michéle Le Doeuff,



secondo cui parlando di “scelta” la filosofa francese rimarrebbe nellambito di un
volontarismo e rischierebbe di promuovere la tesi, pericolosa, secondo cui l'identita di
genere & una “responsabilita” - altri potrebbe dire una “colpa”- di chi I'ha scelta. Ma la Le
Doeuff, argomenta Judith Butler, legge appunto Il secondo sesso come se fosse una
semplice trasposizione delle idee di Sartre. Anzitutto, replica la Butler, la scelta per
Simone de Beauvoir non & mai interamente libera, quindi responsabile, perché rimane
condizionata dal contesto sociale. Ma soprattutto la filosofa francese si rende conto che
ogni progetto secondo cui la mente decide che cosa vuole fare del corpo rischia di
fallire: «il corpo non puo mai essere negato, e la sua negazione € solo la premessa
perché riemerga in una forma diversa». La de Beauvoir, conclude la Butler, ha davvero
dato inizio alla teoria del gender e al superamento della distinzione (cartesiana) fra
mente e corpo, anche se non ne ha tratto tutte le conseguenze, riservate a una

generazione successiva.

Una teoria del gender matura, argomenta la Butler, presuppone che si
abbandoni definitivamente ogni residuo dello “spettro cartesiano”, cioe ogni visione
della persona umana come composta di corpo e mente. Quella che la superstizione
religiosa o filosofica chiama mente & svelata dalla teoria del gender come semplice
«modo di vivere il corpo». «Non piu compreso nel suo senso filosofico tradizionale di
“limite” o “essenza”, il corpo & un campo di possibilita interpretative». Attenzione pero:
per la Butler la teoria del gender non e un pugno sul tavolo, un atto della volonta con cui
si decide di cambiare la propria identita. Questo sarebbe ancora volontarismo
“cartesiano” e distinguerebbe ancora la mente che decide dal corpo oggetto della
decisione. In effetti «il corpo come fatto naturale non esiste davvero all'interno
dell'esperienza umana, ma ha un qualche significato solo come stato che si & superato».
Qui sta propriamente il cuore della teoria del gender - versione Butler, certo, ma tutte
quelle successive si costruiscono da qui -: se il corpo si “porta” come un vestito, e il
“modo di portarlo” & piu decisivo del vestito, allora «non solo il gender non é piu dettato
dall'anatomia, ma I'anatomia non sembra piu porre alcun limite necessario alle

possibilita del gender».

«L'anatomia presa da sola», continua la Butler, «non ha di per sé alcun
significato»: «il genere & meno una funzione dell'anatomia che uno dei suoi possibili
usi». E cita la teorica femminista Monique Wittig, secondo cui «i bambini quando
nascono sono distinti per sesso. Questo serve allo scopo sociale della riproduzione, ma
sarebbe altrettanto ragionevole distinguerli sulla base della forma del lobo delle
orecchie o, meglio ancora, non distinguerli affatto sulla base dellanatomia». La de

Beauvoir, conclude la Butler, ha fondato una prima teoria del gender distinguendo fra



sesso e gender e offrendo alle donne - e anche agli uomini - la possibilita di scegliersi il
gender che preferiscono liberandosi dell'anatomia. Ma la sua teoria del gender era
ancora una prima versione incompiuta, per due motivi. Il primo, fondamentale, & che la
stessa distinzione fra sesso e gender e «sospetta». Presuppone che esista una natura

umana e che i dati anatomici siano “naturali”.

Una teoria del gender “matura” lo nega risolutamente, e sospetta che il sesso
non sia una «esigenza anatomica» ma un «mito» inventato dalle religioni e assunto da
tante filosofie e ideologie, psicoanalisi compresa. Secondo: chi mantiene il k<mito» della
differenza sessuale concepisce una natura umana come "dimorfica", uomo e donna.
Simone de Beauvoir parlava ancora del “secondo sesso”, implicando che ci siano due
sessi, gli uomini e le donne. Posizione superata e superabile, afferma la Butler, se si
nega un'esistenza indipendente al sesso e |o si riassorbe interamente nel gender. A
questo punto i presunti “sessi” - in realta semplici maschere o declinazioni del gender -
non sono piu due, ma tre, cinque, venti, cinquanta, infiniti, includendo omosessuali,
bisessuali, transgender, cross-gender e chi piu ne ha piu ne metta. E il passaggio dalla
prima alla seconda versione della teoria del gender & anche «politico» - lo scrive la
Butler - perché tutte queste categorie hanno e rivendicano uguali diritti e

riconoscimenti dallo Stato.

Con l'ultima tesi si conferma come gli organizzatori della manifestazione del 20
giugno avessero ragione. E |a teoria del gender che fonda la legge Cirinna sulle unioni
civili e non viceversa, e chi vuole combattere la teoria del gender deve necessariamente
opporsi anche alla Cirinna. La teoria del gender, come tutte le ideologie, € complicata, e
talora intenzionalmente complicata per alzare cortine di fumo e favorire equivoci. Se
qualche lettore avesse trovato difficili alcuni passaggi, rimanga comunque certo di
questa conclusione: la teoria del gender esiste, si chiama proprio cosi ed € la base di
leggi come la Cirinna e di programmi scolastici dove si insegna che ognuno si sceglie la
propria identita - maschile, femminile e tante altre ancora - come vuole. La tesi
secondo cui «la teoria del gender non esiste», con tutto il rispetto delle persone, ha la
stessa dignita culturale della nota tesi di certi avvocati difensori della mafia secondo cui

«la mafia non esiste» e 'hanno inventata i giudici.



