BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

L'AVVENTURA DEL VIAGGIO/14

Lucifero, all'origine del male

08_09_2013

Giovanni

Fighera

In forma cinematografica appare a Dante un‘immagine non nitida, simile ad un
mulino dalle grosse pale che a poco a poco si configurano come le immense ali di
Lucifero. Col loro movimento vorticoso esse trasformano I'acqua del lago in ghiaccio.
Gigantesco, obbrobrioso, addirittura raccapricciante nell'aspetto, Lucifero visto da vicino

non puo trarre in inganno e sedurre con un’apparenza di bellezza, come fa quando


https://lanuovabq.it/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

tenta 'uomo. Alla vista della bruttezza di Lucifero Dante viator comprende che il male
che c'@ nel mondo proviene tutto da lui: «s'el fu si bel com’elli & ora brutto,/ e contra |

suo fattore alzo le ciglia,/ ben dee da lui procedere ogni lutto».

L'angelo che era il piu bello, il pit vicino a Dio ha preferito ribellarsi a Lui, invece di
essere grato per quanto ricevuto. Questo ¢ il segno del vero male, del vero peccato,
della vera immoralita, consistente nell'essere piu attaccati a se stessi che affezionati alla
verita. Colui che aveva la Verita di fronte si & posto lui stesso come menzogna e inganno
al posto di Dio. Non pud che diventare una «scimmia di Dio». Dante auctor lo
rappresenta in chiave antifrastica del Creatore offrendone una parodia della Trinita.
Infatti scrive: «lo vidi tre facce a la sua testa!/ [...] Con sei occhi piangea, e per tre menti/

gocciava 'l pianto e sanguinosa bava».

«Mendace e omicida fin dal principio» viene definito Satana da Gesu. La potente
poesia dantesca traduce in immagini icastiche quanto il poeta stesso avrebbe avuto la
grazia di osservare in una visione. Se pur ammettessimo la finzione letteraria della
visione che presiederebbe alla raffigurazione, non potremmo negare come i nuclei
portanti dell'Inferno dantesco siano suffragati e corroborati dalla tradizione biblica.
Nella Bibbia I'Inferno & presentato come una condizione eterna che spetta alle anime
empie, dove si soffre sensibilmente e in cui 'anima dannata e esclusa dalla comunione
con Dio. Questa esclusione & trasmessa da Dante nell'Inferno dal fatto che Dio non &
mai nominato esplicitamente nella cantica, ma solo attraverso perifrasi. L'Inferno &, cosi,

il luogo dell’assenza di Dio.

La tradizione biblica, poi, conferma l'incredibile numero di anime che finiscono
all'Inferno, come ha descritto Dante nel suo poema e come hanno attestato le
rivelazioni private, quantunque uno dei piu grandi teologi del secolo scorso, Hans Uns
Von Balthasar, sia arrivato a scrivere nel saggio Brevi appunti sull'Inferno che la
Misericordia divina & tanto grande che I'Inferno potrebbe addirittura essere vuoto. Cosi,
infatti scrive: «La fede nella illimitatezza dell'amore e della grazia divina giustifica anche
la speranza in una universalita della redenzione, anche se, per la possibilita in linea di
principio permanente della opposizione alla grazia, pure la possibilita di una dannazione
eterna permane. In questa luce scompaiono di nuovo anche ilimiti [...] dell’'onnipotenza

divina».

L'infinita Misericordia di Dio, pero, non esclude la liberta umana, anzi la esalta. La
bonta divina, quindi, non impedisce a priori la nostra possibilita di dannazione. Gesu
stesso attesta: «Entrate per la porta stretta, perché larga € la porta e spaziosa la via che

conduce alla perdizione, e molti sono quelli che vi entrano. Quanto stretta & la porta e



angusta e la via che conduce alla vita, e pochi sono quelli che la trovano!».

La via della perdizione conduce agli «abissi» o «Inferi» o «Ade» o «Geenna»,
nomi diversi presenti nel Nuovo Testamento per indicare I'Inferno. L'immagine piu
comune con cui viene raffigurato questo luogo é lo stagno di fuoco e di zolfo dove c'é
«pianto o stridore di denti». Quindi, € un luogo fisico, come lo era la Geenna a
Gerusalemme, una sorta di gigantesca discarica ove il fuoco brucia incessantemente la
spazzatura. Gesu usa I'immagine della «fornace ardente» per parlare dell'Inferno
laddove dice: «Come dunque si raccoglie la zizzania e la si brucia nel fuoco, cosi avverra
alla fine del mondo. Il Figlio del'uomo mandera i suoi angeli, i quali raccoglieranno dal
suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che commettono iniquita e li getteranno nella

fornace ardente, dove sara pianto e stridore di denti».

L'immagine é confermata nell’Apocalisse laddove é scritto: «Per i vili e gli
increduli, gli abietti e gli omicidi, gli immorali, i maghi, gli idolatri e per tutti i mentitori &
riservato lo stagno ardente di fuoco e di zolfo. Questa € la seconda morte». E ancora: «ll
fumo del loro tormento salira per i secoli dei secoli, e non avranno riposo né giorno né
notte quanti adorano la bestia e la sua statua e chiunque riceve il marchio del suo

nomen»,

Il Lucifero dantesco & tre in uno, é divisione, discordia, tre teste in un solo corpo
, parodia del Dio uno e trino. La «divina potestate, la somma sapienza e il primo amore»
(la Trinita cosi come é indicata sull'epigrafe della porta infernale) si traducono in Lucifero
nellimpotenza, nell'ignoranza e nell'odio. Dante descrive quest'angelo decaduto di
gigantesche dimensioni che stanno a significare il pericolo costante che lui e per la
nostra vita. Lucifero e conficcato al centro della Giudecca, dove sono puniti i traditori dei
benefattori. Dalla testa centrale fuoriescono le gambe di Giuda Iscariota che ha tradito
Gesu Cristo. Nelle due teste laterali sono martoriati, con il busto e il capo in fuori, Bruto
e Cassio, che parteciparono alla congiura contro Cesare. Virgilio racconta che quando
Lucifero si schierd contro Dio precipito sulla terra dalla parte dell'emisfero australe. Le
acque, che fuggivano da lui, si spostarono nel nostro emisfero. Il baratro infernale
collocato dalla parte di Gerusalemme si formo, perché la terra fuggi da Lucifero posto in
centro al pianeta e si ando a disporre nell’emisfero australe formando la montagna del
Purgatorio. Giunti di fronte a Lucifero, Virgilio invita Dante ad appendersi alle sue spalle.

Dopodiché si appende al pelo di Lucifero e scende «per cotali scale».

Quando i due furono «la dove la coscia/ si volge, a punto in sul grosso de I'anche»,
Virgilio «volse la testa ov'elli avea le zanche,/ e aggrappossi al pel com'om che sale».

Dante & convinto di trovare Lucifero ancora disposto con la testa all'insu, ma si inganna.



Allora Virgilio invita Dante a pensare al fatto che ha superato il punto verso cui cadono
tutti i corpi gravi: «Quand’io mi volsi, tu passasti ‘'l punto/ al qual si traggon d’ogne parte i
pesi./ E se’ or sotto I'emisperio giunto/ ch’e contraposto a quel che la gran secca/

coverchia, e sotto 'l cui colmo consunto».

Nei versi di cui parliamo il poeta fiorentino sfata la diffusa visione trasmessa da
tanti libri di testo secondo i quali solo piu tardi si sarebbe scoperto che la Terra non era
piatta. Per Dante la terra & costituita da due emisferi un po’ schiacciati, 'ecumene é
presente solo nell'emisfero boreale, mentre l'australe & coperto solo da acqua. Nella
Quaestio de situ aquae et terrae il poeta trattera piu diffusamente dell'aspetto della

Terra.

Nei versi finali Dante raccontera il percorso dal centro della Terra fino a rivedere
le stelle attraverso una «natural burella» scavata nella roccia da un fiumiciattolo che
scende dal Purgatorio. A questo punto Dante si trovera su una spiaggia, all'alba. Ma qui

inizia un’altra avventura del viaggio: quella nel secondo Regno.



