AUTORI DEL "900/QUASIMODO

Luci e ombre di un poeta tormentato da Dio

[Me not found or type unknown


https://lanuovabq.it/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera

Giovanni
Fighera

Quasimodo

Image not found or type unknown
Nativo di Modica nel ragusano, Salvatore Quasimodo (1901-1968) rappresenta un poeta

atipico. Se il suo percorso scolastico e di natura tecnica, la sua formazione umanistica da
autodidatta sara tale che il poeta conseguira una cultura classica di grande respiro e
sara in grado di tradurre i lirici greci con grande perizia e sensibilita linguistica e ancor
giovane, nel 1929, entrera negli ambienti letterari fiorentini. E senz'altro bene ricordare
che a questo accesso, forse, non poco gli giova la parentela con Elio Vittorini di cui
diventa cognato. La sua traduzione Lirici greci (1940) ottiene, poi, un notevole successo
che gli permettera di essere nominato professore di Letteratura italiana al conservatorio
di Milano (1941).

Ai primi riconoscimenti segue il conseguimento del premio Nobel nel 1959 che
suscitera molto scalpore. Poco nota é la querelle al riguardo che Ungaretti apre a
distanza con Quasimodo definendolo «un pappagallo e un pagliaccio» (cosiin una
lettera all'amico francese Jean Lescure presente nel carteggio pubblicato dall’editore

Olschki). Ungaretti mette in dubbio anche i meriti politici e civili di Quasimodo,


/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

presentato dalla comunita intellettuale come chiaro letterato antifascista, quando,
invece, aveva per tanti anni collaborato a riviste fasciste e aveva addirittura scritto un
inno ai martiri fascisti nel 1933 («Coro di morti della rivoluzione»), mentre le sue poesie
sulla Resistenza sono state composte finita la guerra, quando era di moda cantare
I'antifascismo e la Resistenza. Insomma, Ungaretti mette in dubbio I'onesta della
posizione culturale e politica di Quasimodo sottolineando I'opportunismo e addirittura i

maneggi con la giuria.

Non ci interessa qui riaprire una polemica sul Premio Nobel per la letteratura o
sullassegnazione tanto contestata a Quasimodo. Giova, pero, senz'altro sottolineare
come la storia del Nobel per la letteratura sia costellata troppo spesso da assegnazioni
avvenute per reali o presunti meriti di impegno civile e politico (Quasimodo fu
comunista e si presento nel Secondo dopoguerra come acceso antifascista) piu che per
conclamata grandezza artistica. Se la nostra attenzione si concentra ora sulla
produzione di Quasimodo, possiamo constatare che essa fu innanzitutto di natura

poetica.

Nella prima fase le sue poesie possono essere ascritte al'lErmetismo, un movimento
letterario (anche se il termine & in parte improprio) che si sviluppa negli anni Trenta a
Firenze, ma che influenzera a lungo la poesia successiva. Una deliberata oscurita, I'uso
frequente dell’analogia, un'espressione criptica e non sempre chiara che tradisce un
rifiuto e una fuga dalla contingenza storica percepita come negativa (negli anni del
regime fascista in Italia) sono i tratti distintivi di una schiera di scrittori che comprende
tra gli altri Mario Luzi (1914-2005), Alfonso Gatto (1909-1976), Carlo Bo (1911-2001).
Nelle raccolte Acque e terre (1930) o Oboe sommerso (1932) dominano «la rivincita della
parola sull'azione, il silenzio e lo spazio bianco che circondano il verso e la sua musica,
'oscuramento dei significati in nome di un linguaggio che diventasse [...] 'espressione
dell'io» (Gilberto Finzi).

Segue una seconda fase della produzione poetica, piu impegnata, legata alle vicende
della guerra. In tal senso spicca la raccolta Giorno dopo giorno (1947). Se di fronte alla
morte Ungaretti grida il desiderio di vita e di amore (in «Veglia» scrive «versi pieni di
amore», perché non € mai stato cosi «attaccato alla vita»), in «Alle fronde dei salici»
rifacendosi al salmo 137 della Bibbia (in cui si descrive la situazione di schiavitu degli
Ebrei in terra straniera) Quasimodo decide di non cantare piu: «<E come potevano noi
cantare/ con il piede straniero sopra il cuore, / fra i morti abbandonati nelle piazze/
sull'erba dura di ghiaccio, al lamento/ d’agnello dei fanciulli, all'urlo nero/ della madre
che andava incontro al figlio/ crocifisso sul palo del telegrafo?/ Alle fronde dei salici, per

voto,/ anche le nostre cetre erano appese,/ oscillavano lievi al triste vento». Le immagini



sono forti, plastiche, quasi da film neorealista. Quella madre richiama I'Anna Magnani di
«Roma citta aperta» (1945). L'agnello e il telegrafo (trasformato in croce) da un lato ci
testimoniano una morte innocente come quella di Cristo, dall'altra documentano il male

che scaturisce dal cuore delluomo, nonostante tutte le conquiste tecnologiche.

Sembra mancare la speranza per riprendere a vivere. Quasimodo scrive in «Milano
agosto 1943»: «Invano cerchi tra la polvere,/povera mano, la cittd & morta./E morta: s'é
udito l'ultimo rombo/sul cuore del Naviglio. E I'usignolo/e caduto dall’'antenna, alta sul
convento,/dove cantava prima del tramonto./Non scavate pozzi nei cortili:/i vivi non
hanno piu sete./Non toccate i morti, cosi rossi, cosi gonfi:/lasciateli nella terra delle loro
case:/la citta € morta, &€ morta». Ritornano la fine del canto (in questo caso dell'usignolo
che e stato ucciso) e le immagini dalla forte religiosita (il convento). Ancora una volta

sembra essere spento ogni desiderio per i vivi.

Nella raccolta Giorno dopo giorno potente e lucido ¢ il giudizio su una
contemporaneita che ha fatto del connubio tra scienza e tecnica I'idolo incontestabile,
che ha creduto di poter conservare i valori portati dalla novita del cristianesimo e, nel
contempo, eliminare Cristo ed &, cosi, ritornata all'epoca primitiva, al livello del'uomo
delle caverne, anche se pu0 usufruire di ogni tecnologia. In maniera icastica lo afferma
Quasimodo in «<Uomo del mio tempo»: «Sei ancora quello della pietra e della fionda,/
uomo del mio tempo. Eri nella carlinga,/ con le ali maligne, le meridiane di morte,/ - tho
visto - dentro il carro di fuoco, alle forche,/ alle ruote di tortura. T'ho visto: eri tu,/ con la
tua scienza esatta persuasa allo sterminio,/ senza amore, senza Cristo». Qui, i richiami
Sono ancora, come spesso accade in Quasimodo, all’Antico Testamento, addirittura alla
Genesi e all'episodio di Caino ed Abele: «Hai ucciso ancora,/ come sempre, come
uccisero i padri, come uccisero/ gli animali che ti videro per la prima volta./ E questo
sangue odora come nel giorno/ quando il fratello disse all'altro fratello:/ «KAndiamo ai
campi». E quell'eco fredda, tenace,/ € giunta fino a te, dentro la tua giornata». In Giorno
dopo giorno «I'epica della guerra», come nota Gilberto Finzi, trascina «le forme ermetiche
verso la chiarezza del grido, dell'esclamazione e del rifiuto della violenza [...] mentre le

rovine dell'ltalia e dell’Europa ancora fumano».

Nell’'ultima raccolta Dare e avere (1966) le atmosfere nordiche e il senso della morte
occupano gran parte della versificazione. Non cambia quella convinzione che
caratterizzava gia la poesia precedente, delineata nel’'omonimo componimento che
apre la prima raccolta «Ed & subito sera»: «Ognuno sta solo sul cuor della terra/ trafitto
da un raggio di sole:/ ed e subito sera». Qualcuno, pero, c'é che pud vivere una
giovinezza piena di entusiasmo: «Le monache irlandesi/ non parlano mai di morte,

sembrano/ mosse dal vento, non si meravigliano/ di essere giovani e gentili: un voto/



che si libera nelle preghiere aspre» (da «Ho fiori e di notte invito i pioppi»). Si avverte
anche qui, nell'ultima raccolta, come altrove, quella nostalgia di una compagnia e di una
certezza, che é sottolineata nei versi di Quasimodo dalle frequenti allusioni alla Bibbia e

alla Commedia dantesca (soprattutto il Purgatorio).

Curzia Ferrari, I'ultima donna di Quasimodo, intervistata pochi anni fa in occasione
della pubblicazione del suo libro Dio del silenzio, apri la solitudine. La fede tormentata di
Salvatore Quasimodo (edizioni Ancora), attesta: «Il suo rapporto con Dio é stato
tormentato, ma Quasimodo non € mai stato ateo e durante la guerra matura l'idea del
Dio non piu generico, ma del Dio sulla croce. Quando passavamo davanti a una chiesa
lui voleva entrarci e si faceva il segno della croce, anche se non voleva che lo vedessi.
Nelle sue poesie c'e Dio e c'e la croce che lui definisce gentile, termine bellissimo. Dice di
se stesso «in poverta di carne come sono eccomi Signore. Polvere di strada che il vento
leva appena il suo perdono». Cioé un niente che si china di fronte a Dio. E il Signore & in
quasi tutte le sue poesie e gli cammina a fianco. Inoltre quando traduce il vangelo di

Giovanni dal greco é per lui un'esperienza straordinariax.



