LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 181 - La trascrizione

Lo Spirito Santo - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Oggi, dopo la sintesi, la visione d'insieme della scorsa domenica, proseguiamo il nostro

commento al Credo niceno-costantinopolitano. Siamo arrivati alla parte relativa allo

Spirito Santo. Faccio un brevissimo excursus storico.

All'interno della maturazione della crisi ariana, che negava sostanzialmente la

divinita del Figlio incarnato, nasce una nuova controversia che trova contrapposti


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/visione-dinsieme-il-testo-del-video

fondamentalmente due fronti: 1) il fronte che negava che lo Spirito Santo fosse Dio;
talvolta lo considerava come un angelo, talvolta lo intendeva semplicemente come
“spirito di Dio”, cioé non come la terza persona della divinita, ma cose se fosse un

attributo di Dio; 2) in altri casi lo si considerava comunque una creatura.

E questo fronte degli pneumatomachi era in qualche modo coalizzato intorno
alla figura di un certo Macedonio, da cui prendono il nome i sostenitori di questa

eresia, detti appunto anche macedoniani.

Dunque, risolta in qualche modo tutta la diatriba legata alla seconda persona della
Santissima Trinita, nasce quella legata alla terza persona, lo Spirito Santo. E un certo
Eunomio, negatore della divinita dello Spirito Santo e contro il quale san Basilio Magno
scrivera una famosa opera (Contro Eunomio), aveva posto un dilemma molto serio e per
certi versi molto difficile da risolvere. Ricordate che quando noi parliamo delle eresie del
passato, abbiamo sempre un “vantaggio psicologico”; cioé noi le troviamo gia risolte e
quindi ci sembra sempre che fossero problemi facili da risolvere, questioni neanche
tanto importanti, comunque non difficili. Questo & un errore di prospettiva, perché i

problemi e la serieta dei problemi c'erano eccome.

Ora, Eunomio aveva posto questo dilemma: abbiamo il Padre e il Figlio, Dio Padre e
Dio Figlio, come inseriamo lo Spirito Santo? Perché, se € ingenerato ¢ il Padre; se &
generato e il Figlio. La dottrina cattolica sulle prime due persone della Santissima Trinita
ci dice che non c'@ una distinzione nella divinita, ma nel fatto che sono due persone
distinte in relazione alla loro origine. Ciog, il Padre & originante, generante; il Figlio &
originato, generato. Attenzione: originato non vuol dire creato; vuol dire che nella
generazione eterna non ha un inizio; € il Padre che genera il Figlio e non il contrario. Ed
Eunomio chiedeva appunto: dove mettiamo lo Spirito Santo? & ingenerato o & generato?
Il problema si poneva sotto questo aspetto, non é possibile una terza possibilita: o &
ingenerato o & generato, o € il Padre o ¢ il Figlio, secondo la dottrina cattolica, come

sosteneva Eunomio, confermata dal Concilio di Nicea.

San Basilio Magno cerca di rispondere a Eunomio e difende la divinita dello
Spirito Santo sulla base sia dei testi delle Scritture che sulla base della Tradizione che
era gia piuttosto formata, soprattutto a livello di tradizione liturgica. Ma non precisa il
modo con cui lo Spirito Santo procede. Dice che & Dio, ma lascia irrisolto il nodo di come
€ dal Padre se non & generato; e tuttavia egli dice: & Dio e dunque é dal Padre, perché il

Padre & appunto l'origine della divinita comunicata nella Trinita.

Ci vorra san Gregorio Nazianzeno, il quale mettera davanti uno dei testi chiave su



questo tema, che si trova nel Vangelo di san Giovanni (15, 26): «Lo Spirito di verita che
procede dal Padre». E dunque san Gregorio Nazianzeno dice ai contestatori, agli
pneumatomachi, che si sono incastrati nel dilemma di Eunomio perché non hanno letto
le Scritture. Ecco come lo Spirito & originato dal Padre, cioe procede da Lui: non &
generato come il Figlio, ma procede. Questa processione, che & un termine meno preciso
rispetto alla generazione, € tuttavia una modalita di esprimere una reale derivazione dal

principio paterno, ma non per modo di generazione.

Nella sistematizzazione del mistero della processione dello Spirito Santo
abbiamo un punto forte, soprattutto nella teologia occidentale, grazie a san Tommaso
d’Aquino. Il quale dedica alla Trinita diverse questioni della prima parte della Summa e in
particolare allo Spirito Santo dedica la queestio 36. Dunque, facciamo un salto indietro
nella Summa: parlando dei misteri di Cristo, abbiamo commentato la terza parte, adesso
torniamo alla prima. Facciamo questo lavoro perché comunque stiamo seguendo

I'esposizione del Credo.

Questa seconda processione, che non ha un nome specifico come invece la prima
processione che & per generazione, & chiamata anche spirazione. Ma spirazione indica
appunto che é la processione dello Spirito; san Tommaso ci dice di fare attenzione
perché si tratta comunque di due processioni distinte. Perché? Perché la prima
processione, quella del Figlio generato dal Padre, avviene secondo l'ordine o, meglio,

secondo l'azione dell'intelletto e quindi € per somiglianza. Cerco di spiegarmi meglio.

In Dio abbiamo intelletto e volonta. Non abbiamo la sensibilita legata ai sensi
corporei, quindi non abbiamo quegli elementi che sono legati alla nostra umanita. Parlo
della divinita; poi, & chiaro che il Figlio che assume 'umanita, 'assume integra. Noi
stiamo dicendo che la divinita in quanto tale, essendo spirito, ha intelletto e volonta.
Dunque, noi sappiamo che il Figlio € detto anche Sapienza Eterna. Perché viene
chiamato cosi? Perché procede per generazione dall'intelletto paterno. Cosa vuol dire?
Attenzione, non vuol dire che sia un puro pensiero. Qual € la caratteristica del generare
nell'intelletto? Ricordate che Dio non € come noi. In che senso? Noi quando conosciamo
qualcosa, conosciamo qualcosa di esterno a noi che in qualche modo viene ad essere in
noi: io penso alle vacanze che abbiamo fatto di recente, e cosi queste divengono

presenti intellettualmente nel nostro intelletto.

Ora, il Padre, Dio, non ha qualcosa di esterno a Sé, pensa in qualche modo la stessa
divinita, e questo pensiero diventa generazione di una persona, che é la sua propria
immagine; ecco perché si dice anche generazione per somiglianza. Ed ecco perché

propriamente Cristo & 'immagine del Padre, ed & sullimmagine di Cristo che noi siamo a



immagine e somiglianza di Dio.

In Dio abbiamo anche un’altra facolta, la volonta, che funziona in un modo un po’
diverso rispetto all'intelletto. E piu “attiva”, potremmo dire, pit “impulsiva”, nel senso che
da impulso, da movimento, & dinamica. Cos'e 'atto di amare? Mentre I'atto di conoscere
€ in qualche modo un portare in sé, I'atto di amare & in qualche modo un uscire da sé.
Quindi si tratta di due atti distinti, 'uno che procede dall'intelletto paterno, l'altro che

procede dalla volonta paterna.

Dall'intelletto paterno abbiamo il Figlio, |a Sapienza del Padre; dalla sua volonta
abbiamo lo Spirito Santo, che procede dal Padre, ma non come il Figlio. Abbiamo questi
due modi di processione perché abbiamo due caratteristiche della divinita che appunto

sono l'intelletto e la volonta.

Questo & un po’ il quadro teorico nel quale inseriamo la processione dello Spirito
Santo. Perché abbiamo fatto questo discorso? Ricordate I'obiezione di Eunomio: lui
diceva che se lo Spirito Santo e generato allora & il Figlio, se non e generato allora & il
Padre. Ma dimenticava che nel Padre in realta abbiamo due modalita di processione,
I'una dall'intelletto, I'altra dalla volonta; che non vuol dire - attenzione - che il Figlio sia
solo intelletto e lo Spirito Santo sia solo volonta. Essendo persone dell'unica divinita, c'é
un intelletto e una volonta. Vuol dire invece che la modalita di processione ¢ distinta
nell’'unica divinita. Qui ricordate sempre il dogma della Santissima Trinita, il cui elemento
fondamentale é che l'unica distinzione possibile & quella delle persone. E la distinzione
tra le persone € una distinzione di relazione. Per tutto il resto, il Padre & Dio, il Figlio &
Dio, lo Spirito Santo e Dio. Il Padre comunica pienamente la divinita e dunque non c'e
nulla della divinita che non sia e del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo. Cio che
distingue le persone ¢ la loro relazione. Questo teniamolo a mente, perché é
fondamentale per capire l'altra grande questione, che e la processione dello Spirito

Santo.

La crisi degli pneumatomachi si risolve gradualmente dapprima con la condanna
da parte del Concilio di Costantinopoli (381) e poi con la conferma di questa condanna
da parte del Concilio di Calcedonia (451), e piano piano questa eresia svanisce. Ma se ne
presentera un‘altra, che e legata invece alla processione dello Spirito Santo dal Padre e

dal Figlio: & la famosa questione del Filioque.

Ed e proprio nell'art. 2 della queestio 36 che san Tommaso affronta questo tema,
che era molto ben presente anche per lui, perché c'era appunto il problema dei Greci,

cioe delle tensioni con la Chiesa greca, proprio su questo tema della processione dello



Spirito Santo oltre che dal Padre anche dal Figlio. In questo art. 2, san Tommaso si pone

sette obiezioni, io qui ne analizzo tre, perché mi sembrano quelle piu significative.

Riguardo alla prima obiezione, si recupera quel testo di Giovanni 15, 26 che era
servito a san Gregorio Nazianzeno per confutare l'eresia degli pneumatomachi. E in
questo testo c'e scritto che lo Spirito Santo procede dal Padre, «lo Spirito di verita che
procede dal Padre». L'obiezione €: non si deve aggiungere nulla alla Scrittura; se la

Scrittura dice che lo Spirito Santo procede dal Padre, allora procede dal Padre e basta.

Seconda obiezione. Il Simbolo del Concilio di Costantinopoli diceva: «Crediamo
nello Spirito Santo, che e Signore e da la vita, e procede dal Padre. Con il Padre e il Figlio,
e adorato e glorificato». Cioe, nella versione originale del Simbolo di Costantinopoli non
€ menzionata la processione dello Spirito Santo dal Figlio. E dunque anche qui
I'obiezione & che non si devono portare modifiche al Simbolo della fede; chi le porta &

fuori, & eretico, € condannato.

La terza obiezione da evidenziare - che ¢ la sesta di quelle elencate da san Tommaso
- & che se gia lo Spirito Santo procede perfettamente dal Padre non c'é bisogno di dire
che proceda anche dal Figlio: € un'aggiunta superflua, inutile, oltre che irriverente e
passibile di scomunica, perché intende aggiungere qualcosa alla Scrittura e al Concilio di

Costantinopoli.
Allora, queste sono obiezioni di peso, non possono essere liquidate facilmente.

Vediamo i principi fondamentali della risposta che da san Tommaso. Il primo, che
abbiamo gia visto, é: «Le persone divine si distinguono l'una dall'altra solo per le
relazioni. Pero le relazioni non possono distinguere le persone tra loro se non in quanto
sono contrapposte» (1, g. 36, a. 2). Cosa vuol dire qui contrapposte? Prendiamo il Padre e
il Figlio: il Padre si distingue dal Figlio in quanto il Padre genera, il Figlio no; il Figlio e
generato, il Padre no. Questa & la contrapposizione. Non possiamo dire che entrambi
generano, non possiamo dire che il Padre genera il Figlio, e il Figlio genera il Padre. Non
possiamo dire che il Padre e generato dal Figlio, e che il Figlio € generato dal Padre.
Semplicemente, il Padre genera, il Figlio & generato. Questo e il principio base del

dogma trinitario, assolutamente condiviso anche dal mondo greco.

Secondo passaggio. Queste relazioni di opposizione che distinguono le tre persone
possono essere solamente di origine. Anche questo lo abbiamo detto. La
contrapposizione tra il Padre e il Figlio non € che il Padre & onnipotente, onnisciente,

creatore, e il Figlio no: questa sarebbe un’eresia, perché tutto cio che & nel Padre & nel



Figlio, tutta la divinita del Padre ¢ nel Figlio, cioé il Figlio & Dio come il Padre. Qual &
invece l'unica possibilita in cui si pone questa opposizione? E quella di origine. Ciog, il
Padre ¢ l'origine e il generante; il Figlio € il generato; non é il Figlio ad essere l'origine del
Padre, ma e il Padre ad essere l'origine del Figlio. Questo e l'altro grande punto fermo.
Se questo é chiaro nelle relazioni tra il Padre e il Figlio, & chiaro anche nelle relazioni tra
il Padre e lo Spirito Santo: non € il Padre che procede dallo Spirito Santo, ma € lo Spirito
Santo che procede dal Padre, quindi c'@ un rapporto di opposizione in riferimento

all'origine.

In questo triangolo, dove al vertice, per cosi dire, abbiamo il Padre, abbiamo costruito
le relazioni di opposizione tra il Padre e lo Spirito Santo, e tra il Padre e il Figlio. Ma come
facciamo a costruire la relazione di opposizione quanto all'origine - che e 'unica
ammissibile quando parliamo di Dio e della Trinita - rispetto al Figlio e allo Spirito
Santo? Ciog, in che relazione stanno il Figlio e lo Spirito Santo per poterle definire due
persone distinte nell'unica divinita? Questo & il grande nocciolo della questione, perché
qui abbiamo due possibilita: o il Figlio procede dallo Spirito Santo, o lo Spirito Santo
procede dal Figlio, perché altrimenti non possiamo distinguere queste due persone, in
quanto la distinzione nella Trinita si da per le relazioni di opposizione quanto all'origine.
Percio, quanto all'origine, dovremo dire: posto che siamo tutti d'accordo che il Figlio
procede dal Padre per generazione e che lo Spirito Santo procede dal Padre, qual ¢ il

rapporto d'origine tra Figlio e Spirito Santo, qual & 'opposizione del rapporto d'origine?

Abbiamo solo due possibilita: o ¢ il Figlio che procede dallo Spirito Santo, o € lo
Spirito Santo che procede dal Figlio. San Tommaso conclude dicendo che non é possibile
che il Figlio proceda dallo Spirito Santo, e su questo sono tutti d'accordo, Greci e non-
Greci. Rimane l'altra opzione. E quest'altra opzione & necessaria per mantenere la
distinzione delle due persone - il Figlio e lo Spirito Santo - allinterno del mistero della
Trinita. San Tommaso aggiunge che se e lo Spirito Santo a procedere dal Figlio e non il
contrario - oltre al fatto che da nessuna parte si € mai detto che sia il Figlio a procedere
dallo Spirito Santo (nel Vangelo leggiamo che il Figlio dice «vi mandero lo Spirito Santo»,
non il contrario) - «questo & consono allindole delle due processioni». Ricordiamo le
processioni: il Figlio dall'intelletto per somiglianza (generazione per somiglianza); lo
Spirito Santo dalla volonta. E perché & consono? «Si e detto infatti che il Figlio procede
per processione intellettuale come Verbo, e lo Spirito Santo per processione di volonta
come amore. Ora, € necessario che 'amore proceda dal Verbo: infatti non si ama cio che
non si conosce. E quindi chiaro che lo Spirito Santo procede dal Figlio» (ibidem). L'amore
nella divinita, ma in fondo in tutte le creature spirituali, € un amore che sempre procede

dall'intelletto, @€ un amore, cioe una volonta formata dall'intelletto; non & a sé stante, non



e una forza cieca. Quindi, questa € una ragione di convenienza. Ed & una necessita per il

ragionamento che abbiamo fatto prima.

Andiamo a rivedere rapidamente le tre obiezioni che ci siamo mossi in origine. La
prima: non si puo aggiungere nulla alla Scrittura. La Scrittura, con il Vangelo di San
Giovanni, ci dice che lo Spirito Santo procede dal Padre e basta. Qui san Tommaso ci da
un criterio fondamentale: «Non si deve attribuire a Dio cosa alcuna che non sia
contenuta nella Scrittura, o espressamente con le parole o per il senso» (I, g. 36, a. 2, ad
1). La normativita delle Scritture non & data solo dalla lettera, ma dal senso. Se ci
fermiamo alla lettera, possiamo non cogliere il senso; chiaramente il senso non puo
andare contro la lettera, ma il senso puo completare la lettera. Prosegue san Tommaso:
«Ora, quantunque nella Scrittura non si trovi affermato esplicitamente che lo Spirito
Santo procede dal Figlio, tuttavia lo si trova affermato quanto al senso (...). Si deve poi
tenere per regola che quanto nella Scrittura viene detto del Padre (...) va inteso anche
del Figlio, a meno che non si tratti di cose che distinguono il Padre e il Figlio mediante le
opposte relazioni» (ibidem). Criterio fondamentale. Noi sappiamo che il dogma della
Trinita ci dice che tutto quello che viene detto del Padre é del Figlio, tutto, perché Dio & il
Padre, Dio & il Figlio. Tranne una cosa, cioe tranne quella peculiarita che distingue il
Padre e il Figlio quali persone, e dunque tranne le loro relazioni reciproche di
opposizione quanto all'origine. Il Padre genera, il Figlio & generato. Per tutto il resto: il
Padre & onnipotente, il Figlio &€ onnipotente; il Padre € onnisciente ed eterno, il Figlio e

onnisciente ed eterno, e cosi via.

Ora, affermare questo vuol dire anche che il Padre fa procedere lo Spirito Santo,
ma poiché tutto quello che & nel Padre - tranne la relazione di opposizione tra Padre e
Figlio - lo si dice del Figlio, ecco che allora si deve dire che lo Spirito Santo procede
anche dal Figlio. Ciog, se tutto quello che diciamo del Padre, lo diciamo anche del Figlio,
tranne quello che li distingue in questa relazione di opposizione quanto all'origine, allora
il Padre fa procedere lo Spirito Santo, e anche il Figlio, come il Padre, fa procedere lo
Spirito Santo. E dunque san Tommaso dice: «ll Padre e il Figlio non si oppongono tra
loro nell'essere principio dello Spirito Santo, ma solo nell'essere uno Padre e l'altro
Figlio» (ibidem). Dunque, l'essere principio dello Spirito Santo non appartiene alla
distinzione di relazione tra il Padre e il Figlio. E dunque come il Padre & principio dello

Spirito Santo, cosi lo € anche il Figlio.

Fondamentale @ anche la risposta alla sesta obiezione (la nostra terza), che
ritorna in qualche modo su questo aspetto. San Tommaso afferma: «La perfetta

processione dello Spirito Santo dal Padre non solo non rende superflua quella del Figlio,



ma la include necessariamente. Essendo infatti identica la virtu del Padre e del Figlio,
tutto cid che proviene dal Padre proviene anche dal Figlio, a meno che cio non ripugni
alla sua condizione propria di Figlio» (I, g. 36, a. 2, ad 6). Chiaro, la condizione propria di
Figlio & di essere generato dal Padre, basta. Ma per tutto il resto, «tutto cid che proviene

dal Padre proviene anche dal Figlio». E quello che abbiamo detto poco fa.

Concludiamo con la risposta alla seconda obiezione, che riguardava l'aggiunta
ritenuta “temeraria” al Simbolo del Concilio di Costantinopoli. San Tommaso dice: «Nelle
determinazioni del Concilio di Calcedonia, si legge che i Padri che parteciparono al
Concilio di Costantinopoli insegnarono la dottrina riguardante lo Spirito Santo, non
aggiungendo qualcosa che mancasse ai Padri piu antichi (che presero parte a quello di
Nicea), ma spiegando il pensiero di questi contro gli eretici» (I, g. 36, a. 2, ad 2). Cosa ci
sta dicendo? Se io prendo il Simbolo di Nicea e prendo il Simbolo di Costantinopoli, e
evidente che il Simbolo di Costantinopoli aggiunge degli elementi a quello di Nicea.
Questa aggiunta da che cosa e stata motivata? Dalle necessarie spiegazioni di fronte alle
eresie che sono sorte ulteriormente. Prosegue san Tommaso: «Poiché dunque, al tempo
degli antichi concili, non era ancora sorto l'errore di coloro che dicevano che lo Spirito
Santo non procede dal Figlio, non fu necessario mettere cid esplicitamente nel Simbolo.
Ma in seguito, sorto quell'errore, in un concilio tenuto in Occidente cio vi fu inserito
esplicitamente per autorita del romano pontefice, con l'autorita del quale anche gli
antichi concili venivano convocati e confermati. Tuttavia questa aggiunta era gia
implicita nell'affermazione che lo Spirito Santo procede dal Padre» (ibidem). San
Tommaso ci sta dicendo: attenzione a non essere piu tradizionalisti della tradizione...
cioe, delle modifiche, delle aggiunte non sono solo possibili, ma talvolta persino
necessarie. Perché? Perché si fanno presenti nuovi errori, nuovi problemi, di fronte ai
quali sono necessarie delle formulazioni piu attente, piu precise o che prendano in
considerazione qualcosa su cui non era neanche sorto il problema. Pensate che nel
Simbolo di Nicea si dice semplicemente: «Credo nello Spirito Santo». Punto. Poi sorgono
gli pneumatomachi e percio bisognava dire che lo Spirito Santo «é Signore e da la vita e
procede dal Padre», per dire che & Dio. Piu avanti sorse il problema di chi diceva che
procedesse solo dal Padre e non anche dal Figlio. E bisognava anche rispondere a
guesta obiezione. San Tommaso dice che questa parte & stata inserita in Occidente
«esplicitamente per autorita del romano pontefice, con l'autorita del quale anche gli
antichi concili venivano convocati e confermati». Qui implicitamente si riferisce alla

questione del primato e della missione conferita a Pietro di confermare nella fede.



La prossima volta continuiamo con gli altri due articoli di questa queestio 36, dedicati

sempre alla processione dello Spirito Santo dal Padre e dal Figlio.



