LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

L'AVVENTURA DEL VIAGGIO/7

L'Inferno e l'individualismo contemporaneo

Giovanni
Fighera

Scriveva Bernanos nel Diario di un curato di campagna che I'Inferno € non amare piu,
non conservare piu la capacita di amare. In altre parole potremmo anche dire che la
condizione infernale e I'esperienza della propria assoluta autonomia, quella totale
autonomia che, spesso, nell'epoca contemporanea € presentata come aspirazione cui

tendere, la totale assenza di legami per cui noi viviamo come se gli altri non esistessero,


https://lanuovabq.it/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

incapaci di amare e di farci amare. L'Inferno in vita si sperimenta quando non si vive con
una presenza di fronte agli occhi, ma nella propria solitudine ci si abbandona alle
proprie passioni che diventano l'orizzonte ultimo di riferimento. L'idolo creato ben
presto rivela la propria inconsistenza, il sogno tanto vagheggiato rapidamente dimostra
la sua insufficienza a felicitarci. Gia qui in vita possiamo sperimentare, come scrive s.
Caterina da Genova, I'Inferno, il Purgatorio e il Paradiso. Abbiamo, quindi, la prova della
condizione delle anime dopo la morte nelle condizioni esistenziali che proviamo qui su
questa Terra. Spesso, € sufficiente rivolgersi con contrizione e spavento per la nostra
umana miseria a Colui che tutto puo o alla nostra intercedente presso il Figlio (la
Madonna) per fuoriuscire dalla percezione di angoscia infernale e sentire la necessita di

un'espiazione e di un‘ascesi.

Dante viator sperimenta sulla sua persona questa condizione umanissima di peccato
e dirisalita. In maniera geniale, Dante auctor raccontando il suo viaggio descrive
situazioni in cui lui si abbassa alla condizione e all'atteggiamento dei dannati provando,
cosli, una profonda amarezza. Dante sperimenta, ciog, I'Inferno in vita come tutti noi.
Vediamo allora al notissimo episodio dell'incontro di Dante con Farinata degli Uberti nel
canto decimo. Ci troviamo in mezzo alle tombe scoperchiate degli eretici (cerchio VI).
Dante sta camminando tra le mura della citta di Dite e le tombe e sta discorrendo con il
maestro intorno al tema della discrezione alla quale Virgilio lo ha piu volte richiamato.
Proprio mentre la discussione ruota intorno all'importanza di usare poche e ponderate
parole, interviene un personaggio che é tra i meno discreti di quanti si trovano
allInferno e che cosi interpella il Fiorentino: «O Tosco che per la citta del foco/ vivo ten
vai cosi parlando onesto,/ piacciati di fermarti in questo loco./ La tua loquela ti fa

manifesto/ di quella nobil patria natio,/ a la qual forse fui troppo molesto».

Statuario, imponente, con fiero aspetto tanto da aver «l'Inferno a gran dispitto»,
Farinata e stato uno degli artefici della vittoria dei ghibellini di Firenze alleati a Siena
contro i guelfi fiorentini nella battaglia di Montaperti del 1260. Ha dedicato tutta la sua
esistenza terrena alla passione politica, alla sua fazione, al suo partito. E definito nel
canto VI come uno di coloro che «a ben far puoser li ‘ngegni», ma cio non e sufficiente
alla sua salvezza. La fama di essere epicureo, di considerare I'anima mortale fa si che
Dante lo ponga qui tra gli eretici. Ora, sentendo la «loquela» di Dante, capisce di aver di
fronte un concittadino e la prima domanda che gli rivolge riguarda la sua famiglia, il
partito di appartenenza. Quel «Chi fur li maggior tui?» non € una domanda interlocutoria
di cortesia, ma € una richiesta di prendere posizione di fronte alle lotte cittadine, di
schierarsi, di svelare apertamente la propria fede politica. Ecco perché quel

«magnanimo» di Farinata, comprendendo di aver di fronte un avversario politico, inizia



un vero agone. La tenzone, una sorta di partita o scontro o duello verbale, pud essere
divisa in due tempi, con un intervallo rappresentato dall'intervento in cui parla
Cavalcante de’ Cavalcanti. Nel primo tempo Farinata afferma che gli antenati di Dante
furono da lui cacciati per ben due volte. Ferito nell'orgoglio, Dante replica con una
stoccata che va a segno portandolo in vantaggio nei confronti del rivale concittadino: i
suoi parenti scacciati riuscirono, infatti, a rientrare, mentre i parenti di Farinata non

«conobbero bene quell'arte».

Il duello, ormai aperto, & sospeso solo grazie all'intervento di Cavalcante de’
Cavalcanti, il vicino di tomba di Farinata, che con il primo sembrerebbe aver in comune
solo la colpa di essere epicureo, ma con il quale & in realta legato anche da un vincolo di
parentela. Bice degli Uberti ha, infatti, sposato Guido Cavalcanti, figlio di Cavalcante. |
due vicini di tomba sono, quindi, consuoceri. Cavalcante de’ Cavalcanti vive nella
memoria del figlio, orgoglioso della intelligenza e dei meriti intellettuali che Guido seppe
dimostrare in vita. Pacato, discreto, con una patina di velata malinconia chiede a Dante:
«Se per questo cieco/ carcere vai per altezza dingegno,/ mio figlio ov'é? e perché non e
teco?». Il padre e convinto che esistano solo meriti umani, non sospetta che Dante,
amico del figlio, possa essere in viaggio nell'aldila per grazia in nome di una missione
voluta dal Cielo. Il figlio Guido dovrebbe avere anche lui la possibilita di vedere
I'Oltremondo, se si valutano i meriti umani e 'altezza d'ingegno non inferiori (a suo
awviso) a quelli di Dante. Questi, pero, sottolinea che I'amico Guido non volle
intraprendere la strada per raggiungere la verita, sprezzando la tradizione cristiana e la
fede: «Colui ch’ attende la, per qui mi mena/ forse cui Guido vostro ebbe a disdegno».
Sentendo il verbo al passato («ebbe»), non ottenendo immediata risposta da Dante alla
domanda se il figlio sia ancora in vita, Cavalcante sprofonda nella tomba, rattristato e
ormai convinto che la dolce luce del sole non colpisca piu gli occhi di Guido che, quindi,
non vive piu. Orbene, a questo punto, termina l'intervallo che ha la funzione da un lato
di rallentare o di sospendere la tensione accumulatasi nel primo tempo della tenzone e
dall'altro di mettere in luce la caratteristica precipua dei dannati, ovvero la loro totale

incapacita di guardare il prossimo, di provare amore, compassione o simpatia.

Farinata degli Uberti vive nella propria solitudine e nell'orgoglio politico. Cosi, pur
vedendo il dolore del consuocero generato dal fraintendimento delle parole di Dante,
riprende la disputa esattamente la dove era stata sospesa. Inizia il secondo tempo.
Farinata ha pronta una stoccata per pareggiare i conti con il concittadino: «Non
cinquanta volte fia raccesa/ la faccia de la donna che qui regge,/ che tu saprai quanto
quellarte pesa». Anche Dante sara esiliato, scoprira «quanto e duro calle salire e

scendere le scale altrui». Dante ha qui sperimentato, nel colloquio con Farinata, cosa



significhi vivere con un cuore spietato, non spalancato all'altro, ha conosciuto I'abisso
del male e del peccato, si & posto sullo stesso piano di Farinata. Ora i toni si smorzano,

dopo che i due comprendono quanto ci si possa fare del male.

Farinata degli Uberti, Cavalcante de’ Cavalcanti e Dante viator sono piu simili di
quanto possa sembrare ad uno sguardo superficiale. | due consuoceri usano una
ragione che non e spalancata sul Mistero e riescono a concepire soltanto la propria
misura, I'uso di una intelligenza che é ridotta alla fiducia nelle proprie forze, nelle
proprie convinzioni politiche, presumendo di poter conquistare una salvezza tutta
umana. Ma «il valore di un uomo non dipende né da come nasce, né -- come € portato a
credere il consuocero - dall'altezza del suo ingegno. Non & quello il problema. I
problema é se qualcuno si prende cura di te 0 no, se si e fatto un incontro con qualcuno
(Beatrice) che ha spalancato orizzonti razionali piu ampi di quelli forniti dalla propria
immaginazione o se si € rimasti schiavi delle proprie vedute [...]. Farinata non capisce la
situazione di Firenze per la stessa ragione per cui il suo compagno di tomba non riesce a
capire come mai suo figlio non e qui e che & ancora vivo: ossia perché entrambi, dall'alto
della loro presunzione, non nutrono dubbi circa la propria capacita di interpretare
nell'unico modo che credono possibile, parole, fatti, atteggiamenti. [...] Hanno mostrato

di non intendere nulla: non vedono quello che si svolge sotto i loro occhi» (A. Brasioli).

Che somiglianza tra questi due personaggi, certo cosi differenti di carattere, e quel
Dante che quando si trova nella selva oscura e vede il colle luminoso desidera uscire da
solo dalle difficolta con uno sforzo personale! Ora, dopo dieci canti, all'incirca dopo un
giorno di cammino, Dante prende consapevolezza del suo cambiamento nel dire «Da
me stesso non vegno:/ colui ch’attende Ia, per qui mi mena/ forse cui Guido vostro ebbe
a disdegno». Il cambiamento dell'uomo avwviene non per uno sforzo, ma in seguito ad un

incontro che cambia la vita.

Nell'ultima parte del secondo tempo la tenzone ¢, finalmente, caratterizzata da toni
piu morbidi. Dopo una captatio benevolentiae («Se tu mai nel dolce mondo regge»),
Farinata chiede a Dante perché i fiorentini siano cosi spietati contro la sua famiglia.
Dante risponde che le ragioni sono lo scempio che Farinata provoco a Montaperti. Il
magnanimo ghibellino puo, pero, vantare il merito di aver da solo difeso la sua citta,
laddove tutti I'avrebbero voluta distruggere dopo la sconfitta. Allora Dante, dopo aver
auspicato che gli Uberti possano finalmente trovare la pace e rientrare a Firenze, pone a
sua volta una domanda al concittadino. Lasciamo a questo punto l'incontro tra i due
fiorentini per constatare che il male, se abbracciato e accolto in noi, ha il potere di
distruggere tutto quanto di bene c'é stato donato. Ecco perché la preghiera che Gesu ci

ha insegnato si conclude con «non ci indurre in tentazione» che significa «fa’in modo



che noi possiamo stare lontani dalla tentazione».



