LA NUOVA

BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

rivelatore

Leggere Stagliano per capire l'allergia alla

Corredentrice

EDITORIALI 15_11_2025

iumsa.|

Luisella
Scrosati

Bisogna essere particolarmente grati a mons. Antonio Stagliano, presidente della

Pontificia Academia Theologica, perché ha il merito di aver portato alla luce quanto nella
Nota dottrinale Mater populi fidelis era rimasto sullo sfondo. E in fondo. E infatti
solamente al § 74 che ritroviamo la vera anima del documento, allorché viene riportata

'Udienza di Francesco


https://lanuovabq.it/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210324_udienza-generale.html

(24 marzo 2021), nella quale il Papa affermava che Maria «é piu discepola che Madre».

In quella udienza, Francesco ando oltre, ritenendo che I'essere umile ancella «¢ il
ruolo che Maria ha occupato per tutta la sua vita terrena e che conserva per sempre:
essere ['umile ancella del Signore, niente di piu». Quel «niente di piu» solleva piu di un
problema. Cosi come l'affermazione successiva, secondo cui tutti i titoli che i Padri, i
Santi, la Liturgia hanno attribuito alla SS. Vergine non sarebbero altro che «espressioni

d’amore come un figlio alla mamma - alcune volte esagerate».

Mons. Stagliano, su L'Osservatore Romano, con un incedere
piu articolato e complesso, si muove sulla stessa tonalita di incomprensione del mistero
di Maria. «L'analogia per similitudine - ci spiega - porta istintivamente [...] alla nascita
del “parallelismo salvifico”», che ha la colpa di minimizzare la dissimilitudine: «in questo
processo, la differenza abissale — Cristo agisce come Dio e Uomo, fonte prima e
autonoma della grazia; Maria agisce come creatura, redenta e trasformata, canale
derivato e subordinato — viene appiattita. La dissimilitudine diventa un’appendice, una

nota a pie di pagina».

E dunque giunto il momento di gettarsi alle spalle il titolo di Corredentrice,
frutto di una «analogia mal applicata» e «capolinea» di questo approccio, che avrebbe
condotto ad un parallelismo tra Cristo e Maria nell'opera della salvezza, e aprirsi ad una
«Analogia Ribaltata», che parte dall'irriducibile e irrinunciabile dissimilitudine tra Cristo e
Maria e porta alla conclusione che «la similitudine di Maria non sta nel “redimere con”
Lui, ma nell'essere la creatura plasmata dalla Redenzione in modo cosi totale da
diventare il segno piu trasparente della sua efficacia». E cosi xabbandonare
“Corredentrice” non € una perdita, ma un guadagno di profondita. Alla luce dell’Analogia
Ribaltata, Maria cessa di essere un “quasi-Cristo” in un pericoloso parallelismo salvifico.
Diventa invece I'lcona della dissimilitudine creaturale di fronte a Dio». Al netto di tante
altisonanti parole, Maria non é altro che creatura: santa, obbediente, umile, ma «niente
di piu» che creatura, come voleva Francesco, seppellendo quell'«alta piu che creatura» di

dantesca memoria.

La prima domanda che bisognerebbe rivolgere a mons. Stagliano ¢ perché mai il
titolo di Corredentrice favorirebbe una similitudine dimentica della dissimilitudine. Nel
termine Co-Redemptrix, il prefisso “co” sta per cum, ed indica dunque un’associazione
allopera di un altro, senza istituire alcun parallelismo, né affermare una perfetta
uguaglianza. E con questo valore & sempre stato inteso dei testi del Magistero, dei Santi
e dei teologi. Che cosa dovremmo pensare della lettera ai Colossesi, dove san Paolo

afferma che i cristiani sono, letteralmente, con-sepolti con Cristo nel battesimo e con-


https://www.osservatoreromano.va/it/news/2025-11/quo-259/l-icona-della-dissimilitudine.html

resuscitati per la fede (cf. Col 2, 12)? L'Apostolo ha forse dimenticato la dissimilitudine e
oscurato l'unicita di Cristo, utilizzando il prefisso cuv- (= cum, co-)? O ancora I'Apostolo
intendeva forse annullare la differenza con Cristo, quando parlava di sé e degli altri
apostoli come «collaboratori» di Dio (cf 1Cor 3, 9; letteralmente cuv-epyog, cooperatore,

coadiutore)?

Ma la critica all'articolo di Stagliano intende essere pil radicale, perché si
comprende che non & semplicemente il titolo di Corredentrice a dare fastidio, ma la
dottrina che esso racchiude. Egli, affermando la dissimilitudo tra Cristo e Maria, non
esclude una parte attiva della Madonna, ma non ne coglie la peculiarita; e per
comprenderla, bisogna ricordare l'unicita, la singolarita della sua persona. Se &
assolutamente vero che ella non ha una natura divina, e dunque non ha quella grazia
che deriva dall'unione ipostatica, caratteristica unica e incomunicabile del Verbo
incarnato, € altrettanto vero che & stata elevata ad un ordine superiore a quello di ogni
essere spirituale, uomini o angeli. In pratica, mons. Stagliano non si avvede che la
dissimilitudo “maior” tra Cristo e Maria é solo una parte del discorso, perché vi & anche
una dissimilitudo “minor” Maria Santissima, come Immacolata Madre di Dio, & elevata
all'ordine ipostatico (che non significa che ella goda dell'unione ipostatica); e questo la

pone incommensurabilmente al di sopra di ogni creatura, di ogni santo e di ogni angelo.

La Madonna non é semplicemente una “grande santa”, ma é I'Immacolata
Madre di Dio, piena di grazia, i cui meriti, nell'associazione all'opera redentiva del
Signore, particolarmente sul Calvario, hanno un valore quasi-infinito; perché a soffrire
sul Calvario non e semplicemente una donna e una madre, ma I'Ilmmacolata Madre di
Dio. La Madonna appartiene ad un ordine singolare, inferiore a quello dell'unione
ipostatica del Figlio, ma superiore ad ogni ordine naturale (creazione) e soprannaturale
(grazia santificante e gloria), in virtu del suo rapporto unico con il Verbo incarnato. E
proprio perché appartiene all'ordine ipostatico, in virtu della maternita divina, che ella
puo a pieno titolo esser chiamata Corredentrice; una collaborazione non indipendente e
parallela a quella di Cristo, ma appunto una co-redenzione da Lui suscitata ed esercitata

congiuntamente a Lui.

Questo ordine singolare a cui la Madre di Dio é stata elevata, non é opera sua,
ma lo ha ricevuto dalla sovrabbondanza delllAmore trinitario. Il fatto che la Madonna
partecipi in modo singolare all'opera della Redenzione del Figlio, per cui giustamente la
chiamiamo Corredentrice, non toglie nulla all'unicita del Redentore, appunto perché
quella di Maria € una redenzione partecipata, dono singolare di Dio e non suo merito;

ma una partecipazione unica, per il fatto che Dio, nella sua sapiente benevolenza, 'ha



voluta cosi, elevata al di sopra di ogni altra creatura esistente, in un ordine che entra
nella sfera divina, preparando in tal modo una nuova compagna al nuovo Adamo

nellopera della ricapitolazione.

E proprio per questa sua singolarita che ella non solo & propriamente
Corredentrice, ma ¢ anche veramente Mediatrice di tutte le grazie. Allorché san
Tommaso fonda I'essere mediatore di Cristo nella sua umanita (cf. Summa Theologice, I,
g. 26, a. 2), mostra le due caratteristiche del mediatore: distare «da Dio per la natura, e
dagli uomini per la dignita della grazia e della gloria» e unire «tra loro Dio e gli uomini».
Queste caratteristiche che appartengono per natura allUomo-Dio, sono attribuibili, per
analogia partecipativa e come dono divino, anche alla Madre del Verbo incarnato.
Perché anch'ella dista da Dio per la natura, ossia la sua umanita, ma anche dagli uomini
in virtu del privilegio di essere stata elevata all'ordine ipostatico, in quanto Madre di una
Persona che possiede sia la natura divina che la natura umana. E nello stesso tempo,
ella unisce queste due “polarita”, perché veramente donna e veramente congiunta alla
divinita, pur senza possedere la natura divina. Ancora una volta, ella & quello che é per
la sua unione singolare con il Verbo incarnato e dunque costitutivamente dipendente da

Lui.

La Nota e I'articolo di Stagliano purtroppo non rendono ragione del mistero di
Maria; il suo essere «lcona della dissimilitudine» viene indagato in modo unilaterale
rispetto a Dio, ma dimentica del tutto la sua singolare collocazione al di sopra dell'ordine
della creazione, della grazia e della gloria. Stagliano finisce cosi paradossalmente per

sminuire la potenza di Dio, riducendo le grandi cose che ha fatto in lei 'Onnipotente.



