BUSSOLA(?)

ECCLESIA
Le donne? Troppo importanti per fare il sacerdote

20_07_2014

Non vi & dubbio che fin dalle origini le donne hanno avuto un ruolo importante nella

diffusione del Vangelo. Alcuni esegeti, tuttavia, si spingono oltre, e sostengono che al
tempo della prima evangelizzazione le donne hanno partecipato non solo alla missione,
ma anche alla direzione delle Chiese domestiche. Questo primo periodo sarebbe stato

per loro come una specie di “primavera”, che perd non sarebbe durato a lungo, perché


https://lanuovabq.it/it/ecclesia

prontamente riassorbita dal modello patriarcale di origine giudaica.

Indizio di tale regressione sarebbe il passo di 1 Cor 14, 33b-35, dove si ordina che
le donne tacciano nelle assemblee. Alcuni studiosi lo ritengono un’interpolazione, la cui
portata restrittiva sarebbe rafforzata da 1 Tm 2, 11-12, che vieta alle donne di insegnare.
Saremmo qui lontani da Gal 3, 28, con la sua affermazione che in Cristo, con il
Battesimo, «non c'e piu né maschio né femmina». Sarebbe questo il manifesto della
mentalita egualitaria delle origini cristiane. Tale tendenza a escludere le donne dai posti
direttivi si sarebbe poi rafforzata dal Il secolo, con quella che é stata chiamata «la
durissima e insofferente reazione cattolica». Di conseguenza, alcuni studiosi guardano
con sempre maggiore simpatia ai gruppi gnostici ed eterodossi, nei quali si sarebbe

meglio conservata «la prassi libera e liberante di Gesu».

Certamente la Chiesa antica ha riconosciuto alle donne il dono dei carismi, in
particolare quello profetico, e ha pure attribuito alle donne una qualche forma di
ministero, come quello delle diaconesse, ma ha sempre escluso le donne dal ministero
ordinato (episcopato, presbiterato, diaconato). Questo rifiuto appare motivato da un
forte senso di fedelta alla tradizione ricevuta da Cristo e dagli apostoli. Non fu pero una
presa di posizione irriflessa, sotto la pressione dalla cultura del tempo, ma una scelta
consapevole. Infatti, il problema dell'accesso delle donne al ministero sacerdotale non é

solo di oggi, ma era gia presente nel loro tempo.

I Canoni Ecclesiastici degli Apostoli - opera fittizia del 11l secolo -, immaginano una
discussione tra gli stessi apostoli proprio sul ministero delle donne: la risposta che
danno é negativa per quanto riguarda il ministero liturgico (I'offerta eucaristica), mentre
e positiva rispetto al servizio di assistenza. La Tradizione Apostolica - opera anch’essa del
[ll secolo -, riconosce che c'é 'ordine delle vedove, ma nega che ci sia una "ordinazione"
per le vedove, dato che esse non hanno un ufficio sacerdotale e liturgico direttamente
correlato all'eucaristia, il che equivale a una esplicita esclusione delle donne dal

ministero ordinato.

Spesso si invoca il fattore culturale: nel mondo antico, si dice, le donne erano
relegate nella sfera privata, all'interno della famiglia, e la Chiesa non ha fatto altro che
adeguarsi a tale mentalita. Sarebbe stato impensabile che ci fosse stata una donna a
capo di una comunita a presiedere I'Eucaristia, perché cio sarebbe stato in contrasto con
la cultura del tempo, segnata dalla dominazione maschile e patriarcale. C'é qualcosa di
vero in queste affermazioni: I'inferiorita della donna rispetto alluomo nella sfera
pubblica era cosi radicata da essere considerata un dato naturale e non culturale.

Tuttavia, ci sono altri aspetti che vanno presi in considerazione e che mostrano la



complessita della questione.

In primo luogo, quando si € in presenza di un divieto, come quello che impone
alle donne di tacere nelle assemblee (1 Cor 14,33-35), o il divieto di insegnamento (1 Tm
2,11-12), va rilevato che tali divieti sono significativi solo se vanno contro una tendenza
opposta. Il che significa che gia al tempo di Paolo c'erano esponenti del sesso femminile
che aspiravano ad avere liberta di parola nelle pubbliche assemblee. Tertulliano, piu di
un secolo dopo, dice che alcune donne rivendicavano il diritto di battezzare e insegnare
adducendo I'esempio di Tecla, I'eroina del romanzo religioso che andava sotto il nome
di Atti di Paolo.

Presumibilmente, anche allora, da alcune donne, le restrizioni imposte dalla
Chiesa nei loro confronti erano percepite come un ostacolo o come una discriminazione
da superare. La prova ne e che al di fuori della Chiesa cattolica, come ad esempio nelle
sette montaniste, gnostiche e marcionite, le donne occupavano subito senza problemi lo
spazio che questi gruppi, liberi dai vincoli della tradizione, offrivano loro. Cosi non € raro
trovare in questi gruppi donne in posizioni di responsabilita e di leadership, compresa la

presidenza nel culto liturgico.

Lo gnostico Marco, come riporta Ireneo di Lione alla fine del 1l secolo, incitava le
donne a profetizzare e le chiamava accanto a sé perché consacrassero anch’esse il calice
del vino, in una parvenza di Eucaristia. Ed erano in molte a seguirlo. Nelle comunita
gnostiche, a dispetto del dogma paolino, le donne potevano non solo profetare, ma
anche insegnare e celebrare riti sacramentali in qualita di sacerdotesse. In sostanza, il
ministero femminile era una bandiera delle sette eterodosse. Ora questa “apertura” dei
gruppi settari verso le donne corrispondeva alla cultura del tempo, che attestava la

presenza delle donne anche ai livelli piu alti delle gerarchie religiose.

La Chiesa cattolica era in sostanza l'unica associazione religiosa non esclusiva
(cioé non riservata a sole donne) nella quale le donne erano escluse dall'ufficiare il culto
liturgico-pastorale proprio dei ministri ordinati. Ora questa € una posizione chiaramente
contro-culturale presa con consapevolezza. Nei primi secoli, quando la Chiesa non aveva
ancora ottenuto un riconoscimento ufficiale, ma appariva come uno dei tanti movimenti
religiosi del tempo, nessuno si sarebbe meravigliato se delle donne avessero tenuto un
ruolo di leadership nella vita e nel culto delle comunita, tanto piu che dovevano essere

in maggioranza.

La resistenza della Chiesa ad ammettere le donne al sacerdozio non ¢ dunque

venuta dall'esterno, dalle pressioni culturali dell'ambiente, ma dall'interno, vale a dire



I'attaccamento a una tradizione considerata vincolante per quanto riguarda la natura

stessa delle comunita cristiane.



