LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

EDITORIALE

o -

Laudato si’, tra lode al Creato e responsabilita

EDITORIALI EESHVIPANE

FRANCESCO
Laudato si’

g Ll
chedld C%0 oI

-y

L'enciclica Laudato si’ di Papa Francesco & la prima enciclica interamente dedicata alla
cura del Creato secondo la visione cristiana. Dobbiamo essere grati al Santo Padre per
averci dato questo insegnamento di grande ampiezza e sistematicita. Questa enciclica
rappresenta una organica sistemazione della sapienza accumulata dal magistero

pontificio piu recente, sulla scorta naturalmente dell'insegnamento biblico ed evangelico


https://lanuovabq.it/it/editoriali

e alla luce delle verita della fede cattolica. Non pud non essere notato, in particolare, che
I'enciclica Laudato si’ si collega espressamente in piu punti alla Caritas in veritate di
Benedetto XVI, che viene ripetutamente citata. Ed infatti era stata questa enciclica ad
affrontare per la prima volta in modo ampio e culturalmente approfondito due

tematiche che ora Papa Francesco ulteriormente sviluppa.

La prima di queste due tematiche & quella della tecnica. La Caritas in veritate

vi aveva dedicato un intero capitolo e la Laudato si’ la affronta con completezza,
parlandone in modo diffuso. Lo sviluppo della tecnica ha portato i suoi frutti, ma anche
ha rivelato le debolezze dello spirito di tecnicita, che ora Papa Francesco chiama il
paradigma tecnocratico. E un paradigma di possesso e di autoesaltazione
individualistica che da agli uomini il senso del potere senza pero quello della
responsabilita. Papa Francesco utilizza molto, qui, il pensiero di Romano Guardini,
pensatore molto caro anche a Benedetto XVI. Il secondo tema della Caritas in veritate che
transita nella Laudato si’ per esservi sviluppato & quello del rapporto con la natura.
Comunemente viene detto il problema ambientale o ecologico. La prospettiva della
Laudato si', pero, & piu ampia, come dirdo meglio piu avanti, come piu ampia era la
prospettiva della Caritas in veritate. Non esiste un problema solamente ecologico, o della
natura intesa unicamente in senso ambientale. Il problema ecologico e prima di tutto un
problema antropologico e, infine, un problema teologico, ossia del rapporto della

creatura col Creatore. C'¢, quindi, una chiara linea di sviluppo tra le due encicliche.

Papa Francesco dice che la sua prima enciclica va ad arricchire I'insegnamento
sociale della Chiesa. Il motivo non e dato solo dal fatto che oggi la questione ecologica
€ percepita da molti come un problema sociale emergente. Certo, anche questo ha la
sua importanza. Dipende pero soprattutto dal fatto che la tutela del creato, nella sua
capacita di riconciliare, se bene intesa, 'uomo con la natura, compresa la propria natura,
e con il Creatore, puo essere una “chiave” dell'intera questione sociale. Dalla natura,
afferma Papa Francesco, 'umanita trae le condizioni di vita, ma trae anche i motivi di
vita, se & capace di vederla secondo l'insegnamento di Dio. Il creato ci parla e la cura per
esso e anche cura dell'uomo secondo il progetto di Dio. Ed invero, nella Laudato si’, Papa
Francesco tocca tanti temi che, a prima vista, non verrebbero ascritti alla questione del
creato: parla della famiglia e della vita, del lavoro e dellimpresa, dello sviluppo e della
poverta. Come se il rapporto con il creato e il Creatore fosse un punto di vista integrale

sulla vita sociale.

Non manca, il Papa, di toccare in piu punti il rapporto tra la tutela della vita

umana e della famiglia e la cura per il creato. Benedetto XVI aveva approfondito



questo legame, che veniva da lui proposto nella Caritas in veritate come un segno
fortemente distintivo della visione cattolica dell’ecologia, vale a dire la sua relazione con
l'ecologia umana, gia ampiamente proposto da Giovanni Paolo Il. Papa Francesco parla
di aborto e di diritti del'embrione umano, contrasta l'idea di una pianificazione familiare
imposta politicamente e sfida il modello neomalthusiano secondo cui la salvezza
dell'ecosistema dipenderebbe dalla riduzione pianificata delle nascite. Secondo lui
questa e una ideologia che rientra nel paradigma tecnocratico proprio della ragione
strumentale che la Laudato si’ denuncia. Papa Francesco fa anche notare la
contraddizione di tanti movimenti ecologisti che difendono 'ambiente naturale ma non
I'ambiente umano. La natura, se intesa come il creato, non puo essere assunta a pezzi,

ma in modo integrale. E un disegno unico ed unitario.

E questo il senso dell’'espressione “ecologia integrale” che il Papa adopera
spesso. L'aggettivo integrale non sta qui a significare il radicalismo di un‘ideologia.
Papa Francesco sa bene che anche i movimenti ecologisti sono spesso vittime di
un'ideologia semplificatoria e riduttiva. Integralita significa piuttosto: attenzione a tutte
le interconnessioni, orizzontali ma soprattutto verticali, e potrebbe essere intesa anche
come globalita, secondo l'ottica del tutto. E molto attento Papa Francesco a mettere in
evidenza le relazioni, i collegamenti vitali, le forme della collaborazione comunitaria
come risposta alla globalita interconnessa dei problemi. Questo deriva dal fatto che il
creato € un “tutto”, non una somma di particolari, ma un senso unitario e coordinato, un
unico discorso sulluomo. Di questa ecologia “integrale”, Papa Francesco mostra tutti gli
aspetti, da quello sociale a quello culturale, da quello proprio della vita quotidiana su su
fino a quello sacramentale ed eucaristico. Tutto si tiene, ma cio che tiene il tutto &
sempre la vita cristiana, la vite del tralcio innestato in Cristo. Papa Francesco spinge il
discorso molto in alto, fino a parlare della Santissima Trinita. | dogmi della fede cattolica
non sono privi di significato per la nostra vita su questa terra e per lo stesso modo di
trattare la Terra. Fara forse discutere I'espressione “conversione ecologica” e non e
escluso che questo punto possa venire strumentalizzato, assieme ad altri, da parte dei

movimenti ecologisti troppo condiscendenti con lo spirito del mondo.

Il Papa fa molti esempi concreti e quotidiani, piccoli, se vogliamo, ma questo
non significa che allimpegno ecologico egli non dia un significato molto alto e
completamente cristiano, ossia collegato con l'intera dottrina della fede. Anche la
“conversione ecologica” va intesa in questo senso alto. Conversione non a risparmiare
acqua o a non sprecare energia, ma conversione al Creatore di cui il creato esprime la
magnificenza e la bonta. In questa luce, anche i piccoli atti quotidiani di rispetto delle

cose, degli animali, dell'ecosistema e dei nostri fratelli piu poveri possono assumere il



significato di essere segni visibili di una conversione pit profonda. E presente nella
Laudato si’ una attenzione particolare per il tema della poverta e dei poveri. Non
stupisce in Papa Francesco. La poverta non si spiega mai solo in termini economici e la
lotta alla poverta non si fa mai solo con interventi economici. A pagare la noncuranza
per il creato sono soprattutto i poveri. Ma spesso le ideologie che hanno millantato di
difendere i poveri sono state le principali distruttrici dell'equilibrio naturale. Il nesso tra
degrado ambientale e poverta c'e, ma la soluzione sta nella capacita di vedere il
problema dal punto di vista dell'intero: dell’ecologia integrale. Li anche i poveri trovano il
loro posto, perché se cambiano i cuori e si rappacificano con il creato e il Creatore,

anche le relazioni umane si arricchiranno.

Il Papa chiama “consumismo” un atteggiamento della mente e del cuore:
adoperare le relazioni e le persone come strumenti. Il pericolo che di questa
espressione dell'enciclica si impossessino ideologie sociali ed economiche di
retroguardia c'e. Il Papa parla di “mercato” o di “logica di mercato” intendendo la
mentalita del possesso tecnocratico applicata all'economia, senza le precise distinzioni
fatte per esempio da Giovanni Paolo Il nella Centesimus annus. Ed anche qui il pericolo
suddetto puo riconfermarsi. Ma al fondo del suo discorso afferma che la poverta non é
solo un problema economico o sociologico. Essa dipende da come gli uomini si
rapportano a Dio e al suo progetto di salvezza su di loro che ha avuto inizio con la

creazione.

L'enciclica scende anche sul terreno delle teorie scientifiche e sulle prospettive
pratiche di gestione ambientale. Utilizza concetti presi dalla sociologia
contemporanea, come quello di “decrescita” o di “sostenibilita”, ancora oggetto di
dibattito. Si muove, insomma anche sul terreno del possibile e di quanto potrebbe
anche essere altrimenti. Affronta anche temi spinosi e contrastati come quello dell'uso
degli Ogm in agricoltura. Talvolta lo fa per raccogliere dati come base per una proposta
etica e religiosa, altre volte presenta il problema controverso ed auspica un ulteriore
approfondimento, come nel caso degli Ogm, ma senza prendere posizione. In altri casi
ancora usa espressioni oggi molto adoperate, ma cercando di collocarle in un contesto

piu ricco di significato, per emanciparle da prospettive riduttive.

*Arcivescovo di Trieste



