LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

ENCICLICA

«Laudato si'»: & la proposta della conversione

ecologica contro la tecnocrazia

Massimo

Introvigne

Formalmente datata 24 maggio 2015 la seconda enciclica di Papa Francesco, «Laudato
si'», a oggi la piu lunga enciclica pubblicata da un Pontefice, propone in sei capitoli un

vasto affresco della crisi del mondo contemporaneo, di cui la crisi ecologica € insieme


https://lanuovabq.it/it/creato
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

segno ed effetto. L'enciclica rivendica la sua appartenenza al «Magistero sociale della
Chiesa» (n. 15), ma precisa opportunamente la diversa natura dei due elementi che
contiene: un «percorso etico e spirituale» di natura dottrinale e una breve rassegna
preliminare di quelli che il Papa e gli esperti che lo hanno assistito considerano «i
migliori frutti della ricerca scientifica oggi disponibile» (ibid.). A proposito di questo
secondo elemento, il Papa tiene a precisare che «ci sono discussioni, su questioni
relative all'ambiente, nelle quali e difficile raggiungere un consenso. Ancora una volta
ribadisco che la Chiesa non pretende di definire le questioni scientifiche, né di sostituirsi

alla politica, ma invito ad un dibattito onesto e trasparente» (n. 188).

L'enciclica si apre con un’introduzione, in cui Francesco ribadisce che la
preoccupazione della Chiesa per la crisi ecologica non inizia con il suo pontificato. Elenca
gli interventi di san Giovanni XXIIl, del beato Paolo VI, di san Giovanni Paolo Il - cui si
deve 'espressione «conversione ecologica» - e di Benedetto XVI, la cui enciclica del 2009
«Caritas in Veritate» € un punto di riferimento costante della «Laudato si'», e di cui si
ricorda fin dall'inizio I'affermazione secondo cui «il degrado della natura e strettamente
connesso alla cultura che modella la convivenza umana» (n. 6). In chiave ecumenica,
Francesco ricorda anche gli appassionati interventi sul tema del Patriarca Ecumenico
ortodosso Bartolomeo. E rende omaggio all'«ecologia integrale» di san Francesco
d’Assisi, che «non puo essere disprezzata come un romanticismo irrazionale» e «richiede
apertura verso categorie che trascendono il linguaggio delle scienze esatte e della

biologia e ci collegano con I'essenza dell'umano» (n. 11).

1. Il primo capitolo @ una rassegna di conclusioni scientifiche sulla crisi
ecologica, alcune largamente condivise e altre controverse. |l Papa parte da una
nozione molto diffusa oggi tra i sociologi, quella della «rapidizzazione» o accelerazione,
cioe «l'intensificazione dei ritmi di vita e di lavoro» (n. 18) che ci trasmettono la
sensazione costante di non avere abbastanza tempo. Caduta la «fiducia irrazionale nel
progresso» (n. 19) tipica di secoli passati, oggi molti avvertono che l'accelerazione sociale
si manifesta anche come degrado dell'ambiente. Francesco ne elenca cinque aspetti. Il
primo e I'inquinamento e la cattiva gestione di quantita sempre piu immani di rifiuti, che
trasformano la Terra in un «immenso deposito di immondizia» (n. 21) e si legano a una
pil generale «cultura dello scarto» che colpisce anche gli esseri umani. L'inquinamento,
secondo l'enciclica, determina anche «un preoccupante riscaldamento del sistema
climatico» (n. 23) che potrebbe portare a «xcambiamenti climatici inauditi e a una
distruzione senza precedenti degli ecosistemi» (n. 24). Il testo adotta la teoria secondo
cui il fenomeno e reale e deriva in gran parte dalla «grande concentrazione di gas serra

(...) dovuta all'attivita umana», anche se precisa che allo stato attuale della ricerca non é



possibile «attribuire una causa scientificamente determinabile ad ogni fenomeno» (n.
23).

Il secondo aspetto é la crisi dell’'acqua, condizionata da numerosi fattori politici
ed economici - che rischiano sempre di piu di provocare guerre - ma dovuta anche
all'«abitudine di sprecare e buttare via [che] raggiunge livelli inauditi» (n. 27). Il terzo & la
perdita di biodiversita e l'estinzione di specie animali e vegetali, le quali non solo
«contengono geni che possono essere risorse-chiave» (n. 32) per 'umanita ma, per
causa nostra, «<non daranno gloria a Dio con la loro esistenza» (n. 33). La tutela della
biodiversita € un dovere e un buon investimento per il futuro: ma bisogna diffidare di
proposte, come quella della «internazionalizzazione dellAmazzonia», che sembrano
ragionevoli e nobili ma nascondono ideologie o «interessi economici» inconfessati (n.
38). Il quarto aspetto ¢ il deterioramento della qualita della vita umana, anzitutto con la
«smisurata e disordinata crescita di molte citta che sono diventate invivibili» (n. 44). Ma
Francesco cita anche i media e Internet «onnipresenti», che «non favoriscono lo sviluppo
di una capacita di vivere con sapienza» (n. 47). Il «rumore dispersivo dell'informazione» e
«una specie di inquinamento mentale» e 'uso maniacale di Internet «genera spesso un
nuovo tipo di emozioni artificiali, che hanno a che vedere piu con dispositivi e schemi
che con le persone e la natura», causando «una profonda e malinconica insoddisfazione

nelle relazioni interpersonali» (ibid.).

Infine, il quinto aspetto della crisi ecologica é la presenza planetaria di
«esclusi» globali che di fatto costituiscono «la maggior parte del pianeta, miliardi di
persone» (n. 49). Per far fronte alla loro presenza, «invece di risolvere i problemi dei
poveri e pensare a un mondo diverso» alcuni propongono «la riduzione della natalita»
(n. 50). «<Non mancano pressioni internazionali sui Paesi in via di sviluppo che
condizionano gli aiuti economici a determinate politiche di “salute riproduttiva”»,
dimenticando in nome dell'ideologia che «la crescita demografica & pienamente
compatibile con uno sviluppo integrale e solidale» (ibid.). A patto, beninteso, che la
solidarieta sostituisca una logica fondata esclusivamente su «una speculazione e una
ricerca della rendita finanziaria che tendono ad ignorare ogni contesto» (n. 56). Se non si
supera questa logica, saranno inevitabili «<nuove guerre, mascherate con nobili
rivendicazioni» (n. 57) e anche con «un’ecologia superficiale e apparente, che consolida
un certo intorpidimento e una spensierata irresponsabilita» (n. 59) e talora degenera in
un ecologismo ideologico per cui «la specie umana [...] puo essere solo una minaccia e
compromettere I'ecosistema mondiale, per cui conviene ridurre la sua presenza sul
pianeta» (n. 60). Concludendo il capitolo, il Papa ripete ancora una volta che «su molte

questioni concrete la Chiesa non ha motivo di proporre una parola definitiva e capisce



che deve ascoltare e promuovere il dibattito onesto tra gli scienziati, rispettando le

diversita di opinione» (n. 61).

2. Il secondo capitolo, pure inserito in un'enciclica esplicitamente non rivolta
soltanto ai cristiani, mostra il fondamento biblico dell'ecologia integrale. Il Papa
afferma che scienza e religione devono mantenere un «dialogo intenso e produttivo per
entrambe» e che non & accettabile la posizione di chi considera la religione «una
sottocultura che devessere semplicemente tollerata» (n. 62). Francesco ripercorre
dunque il cammino della sapienza biblica sull'armonia originaria fra 'uomo e il creato, la
sua rottura che «e il peccato» (n. 66) e la «riconciliazione universale» (ibid.) che Dio
propone prima attraverso i profeti, poi con la rivelazione definitiva di Gesu Cristo.
Certamente, afferma il Pontefice, l'invito di Dio nel libro della Genesi a «soggiogare la
terra» non va inteso come incitamento alla distruzione o allo «sfruttamento selvaggio»
della natura, perché lo stesso libro sacro invita a «“coltivare e custodire” il giardino del

mondo» (n. 67), dunque a prendersene cura con amore e rispetto.

L'insegnamento biblico ammonisce, contro ogni tentazione panteista, che «non
possiamo sostenere una spiritualita che dimentichi Dio onnipotente e creatore. In
questo modo, finiremmo per adorare altre potenze del mondo, o ci collocheremmo al
posto del Signore» (n. 75). Cosi «il pensiero ebraico-cristiano ha demitizzato la natura» e
«non le ha piu attribuito un carattere divino» (n. 78). Ha anche messo in luce il ruolo
unico delluomo, il quale, «benché supponga anche processi evolutivi, comporta una
novita non pienamente spiegabile dall'evoluzione di altri sistemi aperti» (n. 81). Tutte le
creature sono «lettere» - secondo I'espressione di san Giovanni Paolo Il - del libro di Dio
(n. 85), e le altre creature «avanzano, insieme a noi e attraverso di noi, verso la meta
comune che e Dio» (n. 83). Mai, nel valorizzare le altre creature, si dovranno «equiparare
tutti gli esseri viventi e togliere all'essere umano quel valore peculiare che implica allo
stesso tempo una tremenda responsabilita» o adottare prospettive di «divinizzazione
della terra». «Si avverte a volte ['ossessione di negare alla persona umana qualsiasi
preminenza, e si porta avanti una lotta per le altre specie che non mettiamo in atto per
difendere la pari dignita fra gli esseri umani» (n. 90), con un grado notevole di

«incoerenza» (n. 91).

Parlare della Terra come «eredita comune» implica pure ricordare che il diritto alla
proprieta privata non & mai stato riconosciuto dalla tradizione cristiana «come assoluto
0 intoccabilex: & un diritto, ma soprattutto san Giovanni Paolo Il, in tre diverse
encicliche, ne ha sottolineato la «funzione sociale» (n. 92). Tutto questo assume il suo

pieno significato nella consapevolezza che «il destino dell'intera creazione passa



attraverso il mistero di Cristo, che e presente fin dall'origine» (n. 99). La regalita di Cristo
€ «signoria universale» su tutto il creato, «misteriosamente» collegato al Signore e «gli
stessi fiori del campo e gli uccelli, che Egli contempld ammirato con i suoi occhi umani,

ora sono pieni della sua presenza luminosa» (n. 100).

3. 1l terzo capitolo presenta la radice umana della crisi ecologica, le cui cause
fanno riferimento al relativismo e alla tecnocrazia. Il dominio tecnocratico era un grande
tema dell'enciclica di Benedetto XVI «Caritas in veritate», che qui é ripetutamente citata.
La Chiesa non condivide la diffidenza acritica di un certo ecologismo verso la tecnologia
che, «ben orientata, € in grado non solo di produrre cose realmente preziose per
migliorare la qualita della vita dell’essere umano»: «& anche capace di produrre il bello»,
come mostrano le migliori creazioni del design e anche «preziose opere pittoriche e
musicali ottenute mediante il ricorso ai nuovi strumenti tecnici» (n. 103). E in ogni forma

di bellezza «si compie il salto verso una certa pienezza propriamente umana» (ibid.).

Ma la tecnologia ha anche «un tremendo potere», come mostra il suo grande
spiegamento «ostentato dal nazismo, dal comunismo e da altri regimi totalitari al
servizio dello sterminio di milioni di persone» (n. 104). Oggi il paradigma tecnocratico si
sta globalizzando e considera il mondo intero come «realta informe totalmente
disponibile alla sua manipolazione» (n. 106) e al suo «potere globalizzante e
massificante» (n. 108). «ll paradigma tecnocratico tende ad esercitare il proprio dominio
anche sull’'economia e sulla politica»: nella prima, «la finanza soffoca I'economia reale»;
nella seconda, pochi poteri forti cercano di emarginare ogni resistenza (n. 109).
Francesco torna sul tema dell'accelerazione, indicandola come strumento del dominio
tecnocratico. «L'accumularsi di continue novita consacra una fugacita che ci trascina in
superficie in un’unica direzione. Diventa difficile fermarci per recuperare la profondita
della vita. Se I'architettura riflette lo spirito di un'epoca, le megastrutture e le case in
serie esprimono lo spirito della tecnica globalizzata, in cui la permanente novita dei

prodotti si unisce a una pesante noia» (n. 113).

Alla radice di tutto questo c'é un «antropocentrismo deviato» (n. 118), che non ¢
la vera signoria dell'uomo sulle altre creature insegnata dalla Bibbia, ma un «eccesso»,
un «sogno prometeico di dominio sul mondo» che ha anche «provocato I'impressione
che la cura della natura sia cosa da deboli» (n. 116). Occorre peraltro vigilare perché la
critica di questo errato antropocentrismo non generi per reazione un «biocentrismo»
ugualmente sbagliato. «Non c'é ecologia senza un'adeguata antropologia» e il
biocentrismo ecologista «non solo non risolvera i problemi, bensi ne aggiungera altri»

(n. 118). Un indizio sicuro che il biocentrismo é all'opera é la «giustificazione dell'aborto»:



non e credibile proporre «l'accoglienza degli esseri deboli che ci circondano, che a volte
sono molesti o importuni, quando non si da protezione a un embrione umano, benché il
suo arrivo sia causa di disagi e difficolta» (n. 120). E dietro I'<antropocentrismo deviato»
c'e, come Benedetto XVI gia aveva denunciato, la «cultura del relativismo» (n. 123).
Recuperando «qualcosa dalla lunga tradizione monastica», Francesco invita anche a
vivere il lavoro come preghiera: «tale maniera di vivere il lavoro ci rende piu capaci di
cura e di rispetto verso I'ambiente, impregna di sana sobrieta la nostra relazione con il

mondo» (n. 126).

Al termine del capitolo, il Papa affronta alcune questioni particolari,
rimandando al «Catechismo della Chiesa Cattolica». Questa, ribadisce, non condanna le
sperimentazioni sugli animali, se «si mantengono in limiti ragionevoli e contribuiscono a
curare e salvare vite umane» (n. 130). Né condanna gli organismi geneticamente
modificati e il loro uso nell'agricoltura, pur studiandone i rischi, che pero «non vanno
sempre attribuiti alla tecnica stessa, ma alla sua inadeguata o eccessiva applicazione» (n.
133). Certo, nel caso specifico dei «cereali transgenici» alcuni riscontrano «difficolta che
non devono essere minimizzate», sia sanitarie sia economiche (n. 134). «D'altro canto, &
preoccupante il fatto che alcuni movimenti ecologisti difendano l'integrita dell'ambiente,
e con ragione reclamino dei limiti alla ricerca scientifica, mentre a volte non applicano
questi medesimi principi alla vita umana. Spesso si giustifica che si oltrepassino tutti i
limiti quando si fanno esperimenti con embrioni umani vivi. Si dimentica che il valore

inalienabile di un essere umano va molto oltre il grado del suo sviluppo» (n. 136).

4. Il quarto capitolo propone i principi di un’ecologia integrale, che deve avere tre
dimensioni: una ambientale - e insieme economica e sociale -, una culturale e una della
vita quotidiana. L'ecologia ambientale considera tutte le creature che vivono in uno
spazio determinato come un sistema, «buono e mirabile in se stesso per il fatto di
essere una creatura di Dio» cosi come lo sono le singole creature sue componenti (n.
140). Il sistema pero comprende anche i «contesti umani» (n. 141) e «lo stato di salute
delle istituzioni», a partire dal «gruppo sociale primario, la famiglia» (n. 142). L'ecologia
culturale insegna che, «insieme al patrimonio naturale, vi & un patrimonio storico,
artistico e culturale, ugual-mente minacciato» (n. 143) e che va protetto, che si tratti di
opere d'arte o delle ricchezze tradizionali delle nazioni e dei popoli. «La visione
consumistica dell'essere umano, favorita dagli ingranaggi dell'attuale economia
globalizzata, tende a rendere omogenee le culture e a indebolire 'immensa varieta
culturale, che & un tesoro dell'umanita» (n. 144). Infine, 'ecologia della vita quotidiana
afferma che «gli ambienti in cui viviamo influiscono sul nostro modo di vedere la vita, di

sentire e di agire», per il meglio o per il peggio: e oggi in un ambiente «disordinato,



caotico o saturo di inquina-mento visivo e acustico, I'eccesso di stimoli mette alla prova i
nostri tentativi di sviluppare un’iden-tita integrata e felice» (n. 147), danneggiati anche
dalla «sensazione di soffocamento prodotta dalle agglomerazioni residenziali e dagli

spazi ad alta densita abitativa» (n. 148).

Ad architetti e urbanisti il Papa ricorda che «non basta la ricerca della bellezza nel
progetto, perché ha ancora piu valore servire un altro tipo di bellezza: la qualita della
vita delle persone» (n. 150). Questa e legata anche ai trasporti: «<molti specialisti
concordano sulla necessita di dare priorita ai trasporti pubbilici», per ridurre ingorghi e
inquinamento, ma questa soluzione non e realistica «senza un miglioramento
sostanziale di tali trasporti, che in molte citta comporta un trattamento indegno delle
persone a causa dell'affollamento, della scomodita o della scarsa frequenza dei servizi e
dell'insicurezza» (n. 153). Infine - ma non e certo I'aspetto meno importante - I'ecologia
umana implica anche «la necessaria relazione della vita dell’'essere umano con la legge
morale iscritta nella sua propria natura» (n. 155), secondo un cruciale insegnamento di
Benedetto XVI che Francesco richiama esplicitamente. Rispettare la natura umana
significa pure «apprezzare il proprio corpo nella sua mascolinita e femminilita»: con un
trasparente riferimento alla teoria del gender, il Papa afferma che «non & sano un
atteggiamento che pretenda di cancellare la differenza sessuale perché non sa piu
confrontarsi con essa» (n. 155). Anche queste, come il disprezzo dei poveri e delle
generazioni future, cui si lascia in eredita un ambiente poco vivibile, sono manifestazioni

di una nozione assente o errata del bene comune.

5. Il quinto capitolo propone linee di orientamento e di azione, introdotte da un
«proviamo» (n. 163) che ne mostra il carattere problematico nell'attuale contesto delle
organizzazioni internazionali, di cui il testo passa in rassegna documenti,
sottolineandone aspetti positivi pur notando come per altro verso essi «<non hanno
risposto alle aspettative» (n. 166) a causa di vari condizionamenti ideologici e politici.
«Non si puo pensare a ricette uniformi, perché vi sono problemi e limiti specifici di ogni
Paese e regione. E vero anche che il realismo politico pud richiedere misure e tecnologie
di transizione» (n. 180): e tuttavia qualcosa si puo fare in diversi settori, prendendo
decisioni condivise e trasparenti. Non si tratta per principio di «opporsi a qualsiasi
innovazione tecnologica che consenta di migliorare la qualita di vita di una popolazione»
ma di tenere fermo che «la redditivita non puo essere l'unico criterio» (n. 187) e che «la
politica non deve sottomettersi alleconomia e questa non deve sottomettersi ai dettami
e al paradigma efficientista della tecnocrazia» (n. 189). Come aveva visto Benedetto XVI
nella «Caritas in veritate», «la crisi finanziaria del 2007-2008 era 'occasione per

sviluppare una nuova economia piu attenta ai principi etici, e per una nuova



regolamentazione dell'attivita finanziaria speculativa e della ricchezza virtuale. Ma non
c'e stata una reazione che abbia portato a ripensare i criteri obsoleti che continuano a
governare il mondo» (ibid.). Rileggendo Benedetto XVI, dobbiamo porre attenzione al
fatto che lo stesso «discorso della crescita sostenibile diventa spesso un diversivo e un
mezzo di giustificazione che assorbe valori del discorso ecologista all'interno della logica

della finanza e della tecnocrazia» (n. 194).

Lo aveva affermato Papa Ratzinger: quando alla ragione cognitiva, misurata dal
vero, si sostituisce una «razionalita strumentale» misurata dall'utile (n. 195) la politica e
I'economia, anziché collaborare secondo il principio di sussidiarieta, entrano in conflitto
e «alcuni settori economici esercitano piu potere dello Stato stesso» (n, 196). Un segno
di questa tecnocrazia € il tentativo di emarginare e discriminare la religione, che si
vorrebbe escludere dal «dibattiti pubblico» in nome di una nozione totalitaria della

scienza (n. 199).

6. Di grande densita teologica e spirituale é il sesto capitolo, ampiamente ispirato
a un teologo prediletto da Francesco come gia da Benedetto XVI, Romano Guardini. |l
teologo tedesco di origine italiana aveva gia denunciato il rischio spirituale di una
tecnocrazia dove l'essere umano «accetta gli oggetti ordinari e le forme consuete della
vita cosi come gli sono imposte dai piani razionali e dalle macchine normalizzate e, nel
complesso, lo fa con lIimpressione che questo sia ragionevole e giusto» (n. 203). La
tecnocrazia non si limita piu al mero dominio: pretende il consenso, determinando
confusione, «precarieta e insicurezza» (n. 204). Per ribellarsi a questa situazione &
indispensabile cambiare il proprio stile di vita. «<Educazione ecologica» non puo essere
uno slogan: parte dal «coltivare solide virtu» (n. 211) attraverso il sacrificio, la rinuncia, i
piccoli sforzi che si apprendono in famiglia - a partire dalla buona educazione, che é
pure educazione a non sprecare - e anche una «adeguata educazione estetica» (n. 215).
Il riferimento all'estetica di fronte alla gravita dei problemi potrebbe sembrare
incongruo. Ma «quando non si impara a fermarsi ad ammirare ed apprezzare il bello,

non e strano che ogni cosa si trasformi in oggetto di uso e abuso senza scru-poli» (ibid.).

Francesco cita una frase dell’'omelia di Benedetto XVI per I'inizio del suo
pontificato: «i deserti esteriori si moltiplicano nel mondo, perché i deserti interiori
sono diventati cosi ampi» (217). Qui c'@ il senso profondo della conversione ecologica,
che e quello di ogni vera conversione. «La spiritualita cristiana propone una crescita
nella sobrietd e una capacita di godere con poco. E un ritorno alla semplicita che ci
permette di fermarci a gustare le piccole cose, di ringraziare delle possibilita che offre la

vita senza attaccarci a cio che abbiamo né rattristarci per cid che non possediamo.



Questo richiede di evitare la dinamica del dominio e della mera accumulazione di
piaceri» (n. 222). La sobrieta ha goduto di cattiva stampa negli ultimi secoli, nota
Francesco: ma va rilanciata nell'ascetica individuale come anche nella vita civile e
politica, dove pud diventare principio di concordia e solidarieta civile. «L'amore pieno di
piccoli gesti, di cura reciproca, & anche civile e politico» (n. 231). Ai politici Francesco
ricorda ancora una volta che, per chi la riconosce e I'accoglie, la vocazione politica «fa
parte della sua spiritualita, che é esercizio della carita, e che in tal modo matura e

santifica» (n. 231).

Naturalmente, per i politici come per tutti gli altri, rimane centrale la vita
spirituale attraverso i sacramenti e in particolare 'Eucarestia. A proposito di
quest'ultimo, il Papa ricorda pure la valenza insieme ecologica e spirituale del riposo
della domenica. «ll riposo € un ampliamento dello sguardo che permette di tornare a
riconoscere i diritti degli altri. Cosi, il giorno di riposo, il cui centro é I'Eucaristia, diffonde
la sua luce sull'intera settimana» (n. 237). In unione con la Trinita, con Maria Regina che
e anche regina del creato, e in marcia insieme a tutto l'universo verso un compimento
escatologico. Per questo, a conclusione dell'enciclica, Francesco innalza la lode a Dio cui
chiede: «Riversa in noi la forza del tuo amore affinché ci prendiamo cura della vita e
della bellezza» (n. 246).

, di Riccardo Cascioli


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/../../it/articoli-quanto-contano-le-pressioni-degli-ecologisti-12975.htm

