"
BUSSOLA({#)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 176 - La trascrizione

L'’Ascensione - Il testo del video

Luisella
Scrosati

Oggi trattiamo la queaestio 57, dedicata al mistero dell’'ascensione del Signore al cielo.

Come di consueto, nell'approccio ai misteri della vita del Signore, san Tommaso si pone
la domanda sulla convenienza dell'ascensione. E sempre come di consueto, secondo il
suo modo di procedere, san Tommaso non presenta il mistero dell'ascensione del

Signore come conclusione di un ragionamento, ma come un fatto che ci viene rivelato.


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Infatti, nel sed contra - cioé quella parte di ogni articolo dove san Tommaso pone il dato
delle Scritture - richiama il Vangelo di Giovanni: «Ascendo al Padre mio e Padre vostro»

(Gv 20, 17). Avrebbe anche potuto richiamare il racconto dell'ascensione. Sta di fatto che
I'ascesa di Cristo al cielo € un dato che ci viene dalla Rivelazione, un dato che ¢ attestato

da testimoni oculari che ce lo hanno trasmesso.

Posta questa scelta fatta dalla divina sapienza, noi possiamo indagarne le ragioni.
E sono queste ragioni che san Tommaso pone nel corpo e nelle risposte alle obiezioni.
Nel corpo dell'art. 1 della queestio 57 il ragionamento essenziale che san Tommaso fa &
questo: noi sappiamo che il Signore Gesu e risorto per non morire piu; € risorto non
semplicemente tornando alla vita mortale, segnata dalla corruzione, ma é risorto ad una

vita nuova che non conosce piu la generazione, la corruzione, I'infermita, il dolore.

Ora, proprio perché é una vita nuova, che non e caratterizzata dagli elementi della
vita di quaggiu, era conveniente che il Signore, dopo la risurrezione, ascendesse al cielo.
Che cos'¢ il cielo? E quel luogo e quella condizione dove appunto la vita non & piu
segnata dalle vicissitudini di quaggiu, non € piu segnata dalla corruzione, che & un po’la
cifra che caratterizza questo mondo. Dunque, & una convenienza dovuta al tipo di vita
acquisita dal Signore nella sua risurrezione. Ed & quella condizione a cui saranno
chiamati tutti coloro che saranno trovati in Cristo alla loro morte, prima nella
beatitudine delle loro anime e poi anche nel ridondare di questa beatitudine nei loro

corpi.

Vediamo il corpo dell'art. 1: «<Dopo la risurrezione Cristo inizid una vita immortale e
incorruttibile. Essendo dunque il luogo in cui noi abitiamo quello della generazione e
della corruzione, mentre quello dell'incorruttibilita & il cielo, era conveniente che Cristo
dopo la risurrezione non restasse sulla terra ma ascendesse al cielo» (lll, g. 57, a. 1).
L'argomento fondamentale € quello di una proporzionalita, di un'affinita tra la
condizione della vita di Cristo risorto e il luogo. Dunque, un luogo di incorruttibilita per

una vita di incorruttibilita.

San Tommaso si pone un’interessante obiezione, un'obiezione “pastorale”.
Potremmo dire, secondo la nostra logica, che forse sarebbe stato piu conveniente che il
Signore fosse rimasto quaggiu, in questa vita segnata dalla corruzione, perché in questo
modo I'annuncio della vita eterna avrebbe sicuramente avuto un’efficacia maggiore:
sarebbe stato cioé piu efficace vederlo risorto, anziché vedere semplicemente la sua
Chiesa e la sua azione sacramentale. In fondo e un po’ il ragionamento di tutti noi: l'idea
che se il Signore, Cristo risorto, fosse presente qui, con il suo corpo, gia divinizzato, tutto

il mondo si sarebbe convertito e tutti saremmo salvi. Ma non & proprio cosi. E san



Tommaso espone qual e l'utilita dell'ascensione del Signore al cielo.

Ricordiamo che nel Vangelo il Signore dice: «E bene per voi che io me ne vada» (Gv
16, 7). Noi facciamo fatica a capire questa frase, perché per la nostra logica sarebbe
stato molto meglio che il Signore rimanesse. Secondo noi, la sua presenza visibile,
tangibile, udibile avrebbe avuto piu forza di testimonianza, di conversione. Ma
evidentemente, se il Signore ha scelto diversamente, vuol dire che le cose non vanno
come pensiamo noi. E san Tommaso ci spiega anche il perché. Vediamo la risposta alla
terza obiezione, dove Tommaso ci dice che la sottrazione della presenza corporea
visibile del Signore ai suoi fedeli ha in realta una grande utilita, posto ovviamente che il
Signore non ci ha lasciato orfani: il ragionamento di san Tommaso funziona perché il
Signore continua ad essere realmente presente, ma non lo & dal punto di vista della sua
presenza visibile, tangibile, esperibile per i nostri sensi. Se il Signore fosse del tutto
assente, questo ragionamento che stiamo per fare crollerebbe. Invece, la convenienza
dell'ascensione sta proprio nel fatto che ci e sottratto un certo tipo di sperimentabilita
della presenza del Signore Gesu, ma non ci & sottratta la presenza: Cristo continua ad

essere presente e ad agire nel mondo, nella sua Chiesa, nelle anime. E vediamo perché.



Nella risposta alla terza obiezione, Tommaso dice: «La stessa ascensione di Cristoal
cielo, con cui egli ci tolse la sua presenza fisica, ci fu piu utile di quanto sarebbe statatale
presenza» (lll, g. 57, a. 1, ad 3). Per noi questo e sconvolgente perché nonragioniamo
secondo la logica di Dio. E perché? Sostanzialmente san Tommaso ci diceche la
sottrazione della presenza fisica sperimentabile da spazio, per cosi dire, allacrescita
delle tre virtu teologali: la fede, la speranza e la carita. Vediamo le ragioni che dasan
Tommaso: «Primo, per I'accrescimento della fede, che ha per oggetto le realtainvisibili» (
ibidem). E poi cita un commento di sant’/Agostino al Vangelo di Giovanni:«Beati infatti
sono coloro che crederanno senza aver visto, percio sara la nostra giustiziaa
condannare il mondo, poiché crederete in me senza vedermi». Ciog, la fede ha
certamente come sostrato, come bisogno di appoggio, la testimonianza. E tuttavia, se
anziché la testimonianza, ci fosse gia I'evidenza, la visione, lo sperimentare unapresenza,
allora non sarebbe piu fede. Posto il fondamento della testimonianzaapostolica, dei
testimoni oculari, la presenza del Signore si sottrae e permette alla fededi crescere.
Detto in altri termini: questa vita € segnata dalla fede; e la vita eterna e latrasformazione
della fede in visione. La fede e richiesta: non é possibile arrivare allavisione senza che la
fede si sia sviluppata, si sia radicata, fortificata, purificata. E dunquela fede che ha per
oggetto le realta invisibili, ha bisogno dell'invisibilita per crescere, peresercitarsi, per
fortificarsi. Se si toglie I'invisibilita, la fede non ha piu quel materiale sucui - usiamo

guesta espressione per capirci - “farsi le ossa”, far crescere i propri muscoli.

«Secondo, per sollevare la nostra speranza. Da cui le sue parole: “Quando saro
andato e vi avro preparato un posto, ritornero e vi prendero con me perché siate anche
voi dove sono io” (Gv 14, 3). Col portare infatti in cielo la natura umana che aveva
assunto, Cristo ci ha dato la speranza di potervi giungere anche noi. Poiché, come dice il
Vangelo: “Dove sara il corpo, la si raduneranno le aquile” (Mt 24, 28). E in Michea si

legge: “Egli € salito aprendo la strada davanti a loro” (2, 13)» (ibidem).

Di nuovo, con I'ascensione di Cristo al cielo noi abbiamo un’elevazione della
speranza; la speranza non é piu posta nelle cose di quaggiu o, meglio, non
principalmente, ma segue il movimento di Colui che & oggetto della nostra speranza. E
dunque la speranza si eleva insieme a Cristo che si eleva. Dice infatti Tommaso: «Col
portare in cielo la natura umana che aveva assunto, Cristo ci ha dato la speranza di
potervi giungere anche noi» (ibidem). Cioe, la nostra speranza, la speranza che non é
soggetta al mutamento e alla corruzione di quaggiu, ma appunto é custodita, collocata
dove non c'e corruzione, € ormai un traino che ci eleva. Quindi, la nostra speranza viene

finalmente sollevata, purificata, portata verso l'alto; non € piu una speranza orizzontale,



cioe soggetta ai limiti evidenti di questo mondo, ma € una speranza custodita laddove
nessun ladro puo rubare, dove la ruggine non pud consumare, eccetera, come dice il

Signore.

«Terzo, per sollevare I'affetto della nostra carita verso le realta celesti. Dice
infatti '’Apostolo: “Cercate le cose di lassu, dove si trova Cristo assiso alla destra di Dio,
pensate alle cose di lassu, non a quelle della terra” (Col 3, 1). E il Vangelo dichiara:
“Dov'é il tuo tesoro, la sara anche il tuo cuore” (Mt 6, 21). Poiché dunque lo Spirito Santo
& 'amore che ci rapisce verso le realta celesti, il Signore disse ai suoi discepoli: “E bene
per voi che io me ne vada, perché, se non me ne vado, non verra a voi il Consolatore; ma
guando me ne saro andato ve lo manderd” (Gv 16, 7). E sant’/Agostino [sempre nel
commento al Vangelo di Giovanni] spiega: “Voi non potete accogliere lo Spirito Santo,
fino a che vi attardate a conoscere Cristo secondo la carne. Ma una volta che Cristo fu
corporalmente partito, essi ricevettero spiritualmente non solo lo Spirito Santo, ma
anche il Padre e il Figlio”» (ibidem). La carita si sublima, si eleva la dove ¢ il nostro tesoro.
Il nostro tesoro € nei cieli, la nostra carita, il nostro amore si eleva nei cieli, si fortifica, si
potenzia in questa elevazione. E vedete come ritorna questo testo: «E bene per voi che
io me ne vada». Qui san Tommaso lo porta come riferimento alla carita, ma in realta lo
potremmo applicare a tutte e tre le virtu teologali che, in questa sottrazione del Signore,

potremmo dire, ci guadagnano.

E piuttosto evidente in questo articolo la diversitd marcata del nostro modo di
ragionare e del modo di ragionare di Dio, perché in fondo noi ragioniamo in termini
mondani, ragioniamo come se l'orizzonte della vita fosse 'orizzonte di quaggiu; e allora
la sottrazione di Cristo nella sua corporeita o, meglio, nella sua tangibilita ci sembra una
perdita. Ma se noi ragioniamo invece nel senso che la nostra patria, la nostra vera vita &
lassu, allora comprendiamo che questa sottrazione € un bene per noi, perché crescono
quelle virtu che sono la nostra vita e che si trasformeranno: la fede in visione, la
speranza in certezza, la carita rimarra come possesso. Cosl, queste virtu
caratterizzeranno la vita eterna, alla quale noi ci stiamo in questo momento preparando,
verso la quale stiamo tendendo, precisamente attraverso il dono, I'esercizio delle tre

virtu teologali.

Proseguiamo la nostra esposizione della quaestio 57 con gli articoli 2 e 3. Gli altri

tre articoli li vedremo la prossima volta perché questo & un capitolo un po’ complesso.

Nell’art. 2, san Tommaso si chiede se ascendere al cielo si addica a Cristo secondo la
natura divina o secondo la natura umana. Quale delle due é la risposta giusta? San

Tommaso dice che dipende da quello che intendiamo con la parola “secondo”; vedete



com’e importante la distinzione: stiamo parlando dei misteri di Dio, stiamo parlando di
qualcosa che ci supera e quindi bisogna cercare di comprendere - per quanto &
possibile alla natura umana, illuminata dalla fede - e di capirsi, facendo grande
attenzione all'uso delle parole. L'eresia nasce proprio da un modo unilaterale di

intendere le parole, escludendo delle parti del vero.

Qui bisogna capire cosa significa questo “secondo”. Cosa vuol dire “secondo la
natura divina” e “secondo la natura umana”? San Tommaso ci dice: noi possiamo usare
questa parola in due significati, con due sfumature. La prima, che & quella forse un po’
pit immediata nell'utilizzo, indica la condizione del soggetto di cui sto parlando. Quindi,
“secondo la natura divina”, o “secondo la natura umana” vuol dire secondo quello che &
proprio della condizione di quella natura. San Tommaso ci dice che se parliamo in
questo senso, «allora I'ascendere non puo essere attribuito a Cristo secondo la
condizione della natura divina, sia perché nulla puo trovarsi al di sopra della divinita, sia
perché l'ascensione € un moto locale che non pud essere attribuito alla natura divina»
(11, g. 57, a. 2). Sotto questo aspetto, se io intendo questo “secondo la natura divina”
come la condizione della natura divina, € chiaro che I'ascensione non le si addice, perché
la divinita non deve ascendere al di sopra di nulla, perché nulla esiste al di sopra di sé
stessa; neanche le posso attribuire questo per il moto locale, perché non dimentichiamo
che il mistero dell'ascensione parte da un moto ascensionale del corpo del Signore visto
dai discepoli; non manca quindi la dimensione del moto locale. Chiaramente nessuno
sta dicendo che il mistero dell'ascensione si circoscriva allinterno di un mero moto
locale; eppure questa e una dimensione che c'¢, ma il moto locale non si addice alla
divinita. Sotto questo punto di vista, non possiamo dunque dire che Cristo ascese al
cielo “secondo la natura divina”. Pero, attenzione: se io intendo “secondo la natura
divina” come cio che causa I'ascensione, come se volesse dire “per virtu della natura
divina”, allora in questo caso, dice Tommaso, «essendo Cristo salito al cielo per virtu
della sua divinita e non della natura umana, si deve affermare che Cristo é salito al cielo
non in quanto uomo ma in quanto Dio» (ibidem). Quindi, come vedete, alla domanda se
Cristo sia salito al cielo “secondo la natura divina”, la risposta €: dipende. Dipende da
quale significato diamo all'espressione “secondo la natura divina”. In un caso non

possiamo dire che sia vero, in un altro caso possiamo dire di si.

Nell'art. 3, san Tommaso propone un ulteriore approfondimento. Sappiamo che
Cristo non é stato assunto in cielo, sebbene esistano delle espressioni nel Vangelo di
Marco, per cui «il Signore Gesu, dopo aver parlato con i discepoli, fu assunto in cielo e
sedette alla destra di Dio» (Mc 16, 19). Gia abbiamo visto che cosa vuol dire I'espressione

«fu risuscitato dal Padre»: questo non significa che la risurrezione non sia avvenuta per



virtu propria, ma solo per virtu del Padre. Essendo la divinita una - il Padre, il Figlio e lo

Spirito Santo - cio che é attribuito alla virtu del Padre, & equivalente alla virtu del Figlio.

Quindi, Cristo ascende al cielo per virtu propria. Quale virtu? La virtu della sua
natura divina, che causa 'ascensione del Signore nella sua umanita. Pero, san Tommaso
fa un'ulteriore precisazione e dice che quando noi parliamo del Signore, parliamo
sempre di due nature unite in un’'unica persona ma effettivamente distinte: non
confondiamo cio che & proprio della natura umana con cio che é proprio della natura
divina o viceversa. E quindi noi dobbiamo parlare di virtu propria della natura divina e di
virtu propria della natura umana. E chiaramente nella virtu propria della natura divina
abbiamo il potere di far ascendere al cielo, di causare I'ascensione della persona del

Signore.

Ma riguardo alla virtu della natura umana che cosa possiamo dire? Anche qui san
Tommaso dice: dipende, dobbiamo distinguere ancora una volta. Se noi consideriamo la
natura umana nella sua dimensione puramente naturale, cioé secondo cio che procede
dai principi della natura, € chiaro che la natura umana in quanto tale non ha la virtu di
ascendere al cielo; altrimenti noi saremmo pieni di persone che ascendono al cielo, se

bastasse la natura umana per riuscirci.

Pero, attenzione, c’'é un altro aspetto: la seconda virtu nella natura umana € invece
quella propria della gloria e con essa Cristo ascese al cielo. Ciog, se io parlo della natura
umana glorificata - ossia quando l'anima é invasa, pervasa dalla visione beatifica, e la
sua beatitudine ridonda sul corpo - allora devo fare attenzione, perché una delle
proprieta della natura umana glorificata e proprio il fatto che il corpo € pienamente
soggetto, obbediente, docile allanima. Cid che I'anima vuole - e chiaramente vuole solo
il bene, perché & un’anima glorificata - il corpo lo compie. E questa non & I'esperienza
della nostra umanita quaggiu: certamente il corpo fa anche quello che I'anima gli dice (se
io dico al mio braccio “alzati”, si alza), ma non fa tutto quello che I'anima vorrebbe; se io
in spirito comandassi al mio corpo di sparire da dove mi trovo per andare in montagna a

prendere un po’ di fresco, il mio corpo mi direbbe di non poterlo fare...

Nell'umanita glorificata noi abbiamo questa particolarita. Dice Tommaso: «Sara
tanta la dipendenza del corpo glorioso dall'anima glorificata che secondo il santo [cioe
sant’/Agostino] “dove vorra lo spirito, la subito si trovera il corpo: né lo spirito vorra mai
nulla che non sia confacente allo spirito e al corpo”» (lll, g. 57, a. 3). Abbiamo cioé questa
istantaneita di risposta del corpo a cio che lo spirito decide, comanda. Allora Tommaso
dice: «<Come il corpo diviene glorioso [grazie evidentemente all'anima glorificata], cosi

“lanima diviene beata partecipando di Dio”, dice sant’/Agostino. Per cui la prima causa



dell'ascensione al cielo & la virtu di Dio. Cosi dunque Cristo ascese al cielo per virtu
propria: prima di tutto per la propria virtu divina; e in secondo luogo per la virtu

dell'anima glorificata che muove il corpo come vuole» (ibidem).

Il motore principale & sempre la virtu divina, che € partecipata in qualche modo
allanima nella misura della sua visione beatifica, e 'anima la partecipa al corpo; cio fa si
che, anche per virtu dell'umanita glorificata, nello stato della gloria, Cristo sia asceso al
cielo: & asceso quindi anche per virtu propria nella propria natura umana glorificata, e

“non solo” per virtu della sua natura divina.

Nella risposta alla seconda obiezione, Tommaso dice: «Sebbene salire in alto sia
contro la natura del corpo umano secondo lo stato della vita presente [e lo sappiamo
per esperienza: per salire in alto, dobbiamo prendere una mongolfiera, I'aereo, farci
tirare su da una carrucola; non € insomma qualcosa che possiamo fare per desiderio
della nostra anima], in cui il corpo non é del tutto soggetto allo spirito, tuttavia tale
movimento non sara né contro natura né violento per il corpo glorioso, la cui natura
del tutto soggetta allo spirito» (Ill, g. 57, a. 3, ad 2). Quindi, il fatto che il corpo vada

laddove lo spirito vuole - compreso 'ascendere al cielo - & un effetto della gloria.

Tutti questi aspetti poi li ritroveremo quando parleremo della vita eterna, della
risurrezione della carne per il principio della peculiare unita tra il Capo e il corpo,
sebbene si debba mantenere la distinzione tra il Capo e le membra. Ciog, il Capo e
persona divina che ha assunto la natura umana; c'@ una natura divina propria del Capo,
che le membra non hanno, sebbene vengano divinizzate. Questa distinzione va
mantenuta, ma essa non deve togliere, non deve negare la reale compartecipazione di
tutte le membra del corpo alla sorte del Capo, cioé di Cristo. La prossima volta vediamo

gli ultimi tre articoli (4-6) della qucestio 57.



