LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

L’AVVENTURA DEL VIAGGIO. IL PURGATORIO/11

L'angelo di Dante e la lotta quotidiana contro il

Giovanni

Fighera

RN

Nella seconda cantica é tornata la luce e con essa la dimensione della notte e del sonno.
Nell'oscurita Dante non cammina, ma dorme. Nell'Inferno per piu volte lo svenimento

del sommo poeta era stato I'escamotage per il passaggio da un cerchio all'altro (cosi fino


https://lanuovabq.it/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

al terzo cerchio), ma mai il poeta era stato colto dal sonno della notte. Ora, il Fiorentino
per la prima volta dorme quando sopraggiunge il buio nella valletta dei principi e prima
che si svegli, all'alba, santa Lucia lo porta allingresso della porta del Purgatorio. Ivi,

ripresosi dal torpore del sonno, sorpreso dal luogo ove si trova, viene a conoscenza da

Virgilio di quanto e accaduto.

Dinanzi a Dante stanno tre gradini di tre colori differenti che introducono
all'accesso del Purgatorio: il primo e bianco, il secondo scuro, il terzo rosso. Essi
rappresentano probabilmente le tre fasi della confessione: la contritio cordis (la
contrizione del cuore), la confessio oris (la confessione a parole) e la satisfactio operis (la
soddisfazione per mezzo delle opere). Evidente é il riferimento al fatto che la
purificazione puod avvenire solo passando attraverso il sacramento della Confessione.
Virgilio invita Dante a chiedere con umilta I'apertura della porta del Purgatorio. Il poeta
si getta ai piedi di un angelo portiere in maniera ossequiosa, poi implora misericordia e
I'accesso al secondo regno. Con una spada in mano l'angelo gli incide sette “P”, segno
dei sette peccati (0 meglio vizi) capitali che Dante incontrera nel suo cammino di salita:

superbia, invidia, avarizia e prodigalita, accidia, gola, lussuria.

L'impostazione morale che presiede il Purgatorio @ mutuata dal sistema morale
tomista per cui 'amore puo sbagliare per «malo obbietto» (amore per il male del
prossimo), «per poco vigore» (insufficiente intensita delllamore verso Dio) o «per troppo
vigore» (amore per i beni terreni oltre il giusto limite). Il vizio & il peccato riasserito e
diventato abitudine per cui la persona perde anche la consapevolezza della colpa per
I'abitudine acquisita. Ciascun lettore puo incorrere nei vizi capitali ed € bene che, come
Dante, si purifichi finché é in vita. La lettura della seconda cantica &, dunque, 'avventura
della lotta quotidiana dell'uomo contro il proprio male nell'affermazione del’lamore a
Cristo. Ogniqualvolta Dante superera una balza, 'angelo che la custodisce gli cancellera
la lettera dalla fronte. Cosi accadra finché il poeta non giungera nel Paradiso terrestre,

quell'Eden che si trova sulla sommita della montagna.

All'apertura della porta del Purgatorio si sente il Te Deum, inno di
ringraziamento a Dio. Ci ritroviamo cosi finalmente nella prima balza, quella dei
superbi. Le anime purganti sono sottoposte ad una pena del contrappasso per analogia
0 per contrasto. In questo caso i superbi sono costretti a portare un macigno che grava
sulle loro spalle e sul loro collo obbligandoli a tenere la testa rivolta in basso, verso
Terra, in contrasto con quanto fecero in vita. La pena del Purgatorio, a differenza di
quella infernale, ha, pero, anche un valore espiatorio e riabilitativo. Alla dimensione

fisica si aggiunge anche la meditazione di esempi del peccato punito e dell'opposta virtu



premiata (in questo caso l'umilta), istoriati sulle pareti, che hanno un valore esemplare
per chi procede sotto il peso del macigno. Infine, le anime pregano all'unisono mentre
camminano. In questo caso, la preghiera dei superbi € il Padre nostro, che mostra gli

uomini come tutti fratelli, perché figli dello stesso Padre.

La preghiera, che ci ha insegnato il nostro stesso Signore, viene declamata per
intero dalle anime in una parafrasi esplicativa. Anche l'ultima parte («<Nostra virtu che di
legger s'adona/ non spermentar con l'antico avversaro/, ma libera da lui che si la
sprona») viene pronunciata, non gia per le anime purganti, ma per chi & ancora in vita.
Viene qui espresso in maniera stupenda il legame che unisce quanti sono gia in Cielo
(chiesa trionfante), le anime purganti (chiesa purgante) certe di salire in Paradiso e i
credenti sulla Terra (chiesa militante): le tre chiese costituiscono la comunita dei santi,
unita in maniera misteriosa nella preghiera. Dante auctor constata che anche noi
dobbiamo ricordarci di pregare per i defunti per «atar (aiutare) lavar le note (i peccati)/

che portar quinci (dalla Terra)».

Se la superbia puo essere definita nelle sue diverse forme come amor
excellentiae (desiderio di primeggiare e di essere il primo misconoscendo il valore e la
eventuale supremazia dell'avversario) secondo la definizione di san Tommaso, Dante
vuole sottolineare attraverso i personaggi descritti nel canto Xl tre diversi tipi di
superbia: per nobilta di sangue, per l'arte e per la politica. Emblematico della prima &
Omberto degli Aldobrandeschi, della seconda il miniaturista Oderisi da Gubbio, della
terza il politico senese Provenzan Salvani. Solo dopo aver risposto alla domanda di
Virgilio sul cammino e aver mosso a misericordia i due pellegrini per ottenere preghiere,
Omberto presenta la sua identita mostrando di essere ancora all'inizio della
purificazione. Sentiamo la forza e la pregnanza di questa terzina: «lo fui latino e nato
d'un gran Tosco:/ Guiglielmo Aldobrandesco fu mio padre;/ non so se 'l nome suo gia

mai fu vosco».

L'espressione «nato d'un gran Tosco» &€ emblematica. L'anima si & sempre
vantata di appartenere ad un'antica famiglia nobiliare e ha sempre pensato di contare
per quello. Le parole e l'allusione («Tosco») tradiscono la stretta familiarita con una
figura superba e altezzosa dell'Inferno, quel Farinata che in maniera impertinente e
indiscreta aveva apostrofato Dante dicendogli: «<O Tosco che per la citta del foco/ vivo
ten vai cosi parlando onesto,/ piacciati di restare in questo loco». Ora, pur se Omberto si
€ reso conto del peccato e se ne € pentito («e non pur a me danno/ superbia fa, ché tutti
miei consorti/ ha ella tratti seco nel malanno»), la purificazione ¢ solo iniziata come si

avverte dalle sue parole («qui convien ch'io questo peso porti/ per lei, tanto che a Dio si



sodisfaccia, / poi ch'io nol fe' tra ' vivi, qui tra ' morti»). Soltanto dopo aver presentato
«|'antico sangue e |'opere leggiadre» dei suoi antenati, 'anima rivela il suo nome: «lo

sono Omberto».

Ricordiamo come all'Inferno un personaggio grande come Pier della Vigna si
identificasse con il compito e la mansione che ricopriva alla corte di Federico Il come
segretario? In maniera analoga molti non scoprono la dimensione unica della propria
persona e si riconoscono nella posizione sociale che occupano e nel prestigio della
famiglia. Omberto fu ucciso per la sua arroganza che provoco in maniera accesa le ire
del governo senese come tutti sapevano a Campagnatico, all'epoca di Dante perfino i
bambini («e sallo in Campagnatico ogne fante»). Dopo sette secoli, noi abbiamo perso la
memoria di questi fatti e dobbiamo ricorrere alle cronache e agli antichi commentatori.
Due sono le versioni per la morte di Omberto: soffocato durante il sonno da sicari
prezzolati dai Senesi o combattendo contro i Senesi nel 1259. Il pentimento, pero, gli

valse la salvezza e la vita eterna.



