
Ora di dottrina / 185 – Il supplemento

L’altare verso il popolo, una novità della nostra

epoca

CATECHISMO 23_11_2025

Luisella 

Scrosati

Se c’è un dato certo che emerge con grande chiarezza dallo studio delle chiese e dei testi

cristiani dei primissimi secoli della Chiesa (vedi qui) è il fatto che i luoghi di culto

venivano costruiti, fatte salve alcune eccezioni, sull’asse est-ovest, con l’abside

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/lorientamento-delle-chiese-antiche


prevalentemente rivolta a est. L’altare era collocato in modo che il vescovo e i presbiteri

potessero sacrificare rivolti verso oriente: quando l’abside era sul lato orientale, allora i

ministri sacri erano rivolti anche verso l’abside; quando invece, meno frequentemente,

l’abside era rivolta ad ovest, allora si celebrava rivolti verso la facciata della chiesa, che

risultava essere collocata sul versante orientale.

Quello che non emerge affatto da queste ricostruzioni storiche è che sia mai

esistita una celebrazione “verso il popolo” e, di conseguenza, un altare “verso il popolo”.

Detto in altri termini: il popolo non è mai stato considerato quale punto di orientamento

della preghiera pubblica della Chiesa, come anche della preghiera del fedele. Che la

Chiesa come popolo gerarchicamente ordinato fosse il soggetto di questa preghiera era

fuori discussione; ma, proprio per questo, il suo punto di orientamento non era in se

stesso, ma in Dio.

Si potrebbe obiettare – e di fatto si obietta – che “Dio è in ogni luogo” e dunque non

avrebbe senso orientare fisicamente la preghiera. Ma non era affatto questa la

convinzione dei cristiani dei primi secoli; e non perché non credessero all’onnipresenza

divina, bensì perché erano assai più consapevoli e attenti rispetto a noi nel riconoscere il

simbolismo cosmico, conseguenza dell’atto creativo della Sapienza eterna, e la sua

importanza nei confronti dell’homo religiosus. Il segno del sole non ha lasciato

indifferente alcun popolo antico, nemmeno i cristiani, che del significato di questo segno

cosmico conoscevano ormai il senso pieno, nel suo essere espressione della potenza di

Cristo risorto così come dell’orientamento di tutta la storia umana verso la Parusia. Il

senso dell’orientamento della preghiera, e dunque degli edifici sacri e degli altari, non lo

si comprende di certo a partire dall’onnipresenza divina, bensì a partire dalla nostra

umanità, che è collocata in un universo simbolico, uscito da Dio, Sapienza eterna. Il

nostro tempo fa tremendamente fatica a ricomprendere questa verità, perché il nostro

rapporto con l’universo si è ridotto drasticamente al suo uso e consumo o, al massimo,

alla sua “comprensione” in termini meramente fisico-matematici. La realtà è però che

culto e cosmo si incontrano e si illuminano reciprocamente proprio nel loro riferimento

intimo alla trascendenza da cui derivano e a cui tendono. E così est geografico e

orientamento della preghiera si uniscono armonicamente.

Dunque, non è mai esistito, fino a tempi molto recenti, alcun altare orientato 

verso il popolo, né un tale orientamento sarebbe stato compreso. Anche quando il

ministro sacro era effettivamente orientato verso la navata, lo faceva perché la Chiesa

aveva la facciata verso est, anziché verso ovest. La ragione è persino elementare per

l’uomo religioso e per il cristiano in particolare: la preghiera è rivolta a Dio, il sacrificio



offerto dal sacerdote sale al cospetto dell’Altissimo, l’altare è segno dell’altare del Cielo

che sta davanti alla Maestà divina: solo Dio è il punto d’orientamento della preghiera

della Chiesa. Pertanto il punto fisico di questo orientamento dev’essere capace di

esprimere questa realtà trascendente, secondo un linguaggio cosmico universale. E il

“popolo” non ha certamente questa caratteristica. L’incomprensione di questo punto è

ormai talmente radicata che persino il tradizionale orientamento verso Dio/est viene

compreso solo negativamente, come un “dare le spalle” al popolo; interpretazione che

conferma ulteriormente come ormai il popolo sia diventato, per la prima volta nella

storia, non solo della Chiesa, ma anche delle religioni, il punto focale dell’azione cultuale.

Da dove viene dunque questa idea di un altare verso il popolo? La risposta a

questa domanda (che continuerà anche la prossima domenica) deve prima sgomberare

il campo da un luogo comune duro a morire, ossia che questo nuovo orientamento sia

stato voluto dal Concilio Vaticano II. In realtà è accaduto come per altri cambiamenti

liturgici: la Costituzione sulla Sacra Liturgia, Sacrosanctum Concilium (SC), non dice una

sola parola su questo tema, né per quanto riguarda l’orientamento, né per quanto

concerne la costruzione di nuovi altari. È l’Istruzione emanata dalla Sacra Congregazione

dei Riti e dal Consilium per l’applicazione della Costituzione liturgica, Inter Oecumenici (26

settembre 1964), a prendersi una licenza e introdurre per la prima volta l’espressione 

versus populum riferita alla celebrazione liturgica: «È bene che l’altare maggiore sia

staccato dalla parete per potervi facilmente girare intorno e celebrare rivolti verso il

popolo». Non si comprende quale punto di SC si stia qui applicando, dal momento che,

come dicevamo, la Costituzione liturgica non ne parla minimamente; ad ogni modo, si

può notare che l’Istruzione parla ancora di una possibilità, non di un obbligo. Il testo è

stato recepito nell’Ordinamento Generale del Messale Romano e, nella sua edizione ancora 

in fase di studio, nell’anno 2000, riporta l’aggiunta, apparentemente restrittiva: «la qual cosa

è desiderabile ovunque sia possibile».

Il carattere non obbligatorio degli altari staccati dalla parete e della 

celebrazione verso il popolo era già stato messo in luce dall’allora presidente del 

Consilium per l’applicazione della Costituzione sulla Sacra Liturgia, il cardinale Giacomo

Lercaro, che il 25 gennaio 1966 spiegava a tutti i presidenti delle Conferenze episcopali

nazionali che «per una liturgia vera e partecipe, non è indispensabile che l’altare sia

rivolto versus populum: nella Messa, l’intera liturgia della parola viene celebrata dalla

sede, dall’ambone e dal leggio, quindi rivolti verso l’assemblea; per quanto riguarda la

liturgia eucaristica, i sistemi di altoparlanti rendono la partecipazione abbastanza

possibile. In secondo luogo si dovrebbe pensare seriamente ai problemi artistici e

architettonici essendo questi elementi protetti in molti paesi da rigorose leggi civili».



Detto e smentito: in tutte le chiese l’altare versus populum fu di fatto imposto, arrivando

persino ad abbandonare e demolire altari antichi.

La non obbligatorietà emerge anche dalla risposta del 25 settembre 2000

della Congregazione per il Culto Divino, che appunto chiariva come l’indicazione di 

Inter Oecumenici «non costituisce una forma obbligatoria, ma un suggerimento».

Riflettendo su come diversi fattori possano sconsigliare di apportare queste modifiche,

concludeva che «la posizione verso l’assemblea sembra più conveniente […] senza

escludere però l’altra possibilità». Le stesse rubriche del Messale romano vigente

richiedono che il sacerdote, al momento dell’Orate, fratres, della Pax Domini, dell’Ecce 

Agnus Dei e dell’Orémus che introduce l’Orazione dopo la Comunione, sia «rivolto verso il

popolo», rubrica che non avrebbe senso se tutta la celebrazione si svolgesse

necessariamente già verso il popolo.

Possiamo dunque constatare una scansione a cui siamo purtroppo abituati 

quanto a riforme liturgiche: il Vaticano II non parla di altare e celebrazione versus 

populum; l’Istruzione che dovrebbe semplicemente applicare il documento sulla liturgia

ne introduce la possibilità; vescovi e liturgisti ne impongono l’obbligo, proibendo

l’orientamento tradizionale, che per comodità chiamiamo ad Deum. Va da sé che il

ritornello di oggi e di allora non è altro che quello di una presunta migliore

partecipazione del popolo, così che chi difende l’orientamento classico possa e debba

essere avversato come “nemico del popolo”. Anche questo è un déjà vu di ogni

rivoluzione che si rispetti. Alla quale però non può mancare il supporto di plausibilità

offerto dalla scienza. Come vedremo.


