
Ora di dottrina / 194 – La trascrizione

La Vergine concepirà – Il testo del video

CATECHISMO 25_01_2026

Luisella 

Scrosati

Proseguiamo le nostre catechesi sul mistero di Maria. In particolare da alcune

domeniche ci stiamo occupando di rintracciare i segni, le figure, le profezie legate alla

Madonna nelle Sacre Scritture, partendo dall’Antico Testamento (vedi qui e qui).

Abbiamo deciso di dedicarci a questa indagine per quel principio della predestinazione

comune di Gesù e Maria, quell’unico decreto con cui Dio predestina il Figlio ad assumere

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/il-protovangelo-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/il-protovangelo-ii-parte-il-testo-del-video


la natura umana, quindi lo predestina all’incarnazione, un’incarnazione redentrice,

salvifica, per liberare il suo popolo dal peccato originale ereditato dai progenitori e da

ogni peccato. In questa predestinazione noi troviamo Maria. Dove troviamo il Figlio e

l’incarnazione redentiva del Figlio, troviamo la Madre: è una missione redentiva anche

quella della Madre.

Nelle scorse due domeniche abbiamo visto il primo grande testo che ci conferma

quanto andiamo dicendo, cioè il famoso Protovangelo del libro della Genesi, dove subito

dopo la caduta dei progenitori Dio mostra la salvezza. E la mostra in una donna e nella

sua stirpe, la donna e la stirpe che calpestano la testa del serpente. Noi vediamo che il

riscatto sul serpente che ha tentato e ha fatto cadere i nostri progenitori avverrà per

mezzo di una donna e della sua stirpe. Abbiamo visto chi sono questa donna e la sua

stirpe. Quindi la salvezza promessa è legata a due figure congiunte: la donna e la stirpe

della donna.

Un altro testo importantissimo e significativo sotto questa prospettiva è quello che

troviamo nel capitolo 7 del profeta Isaia, in particolare al versetto 14. È un testo

famosissimo; liturgicamente ci viene proposto e riproposto soprattutto durante il tempo

di Avvento ed è questa famosa profezia: «la vergine concepirà e partorirà un figlio» (Is 7,

14). È un testo che è talmente importante che viene riportato e commentato dallo stesso

Vangelo di Matteo al cap. 1. Cerchiamo innanzitutto di ricostruire il contesto storico, che

è molto importante, perché analogamente al libro della Genesi – come il Protovangelo

era calato in un contesto di scontro, a causa del serpente che ha fatto decadere

l’umanità, uno scontro “raccolto” e costituito da Dio stesso, che pone un’inimicizia tra la

donna e il serpente, tra la stirpe della donna e la stirpe del serpente –, anche qui

troviamo un contesto di guerra, di assedio.

Siamo intorno al 732 a. C., in un contesto in cui il regno di Giuda è a rischio di sparire.

Perché parliamo di regno di Giuda? Dopo Salomone, cioè dopo il primo discendente del

re Davide, si ebbe una separazione nel popolo di Dio, nel popolo prescelto. Nel regno di

Giuda a proseguire la legittima discendenza di Davide è il figlio di Salomone, Roboamo;

mentre le altre tribù si dividono da Giuda ed entrano a far parte di quello che viene

chiamato il regno del Nord, di Samarìa o Efraim, secondo i diversi nomi con cui viene

chiamata questa parte di territorio occupato da tutte le restanti tribù di Giacobbe.

Ricordate la suddivisione del territorio dopo l’ingresso con Giosuè nella terra promessa.

Dunque, abbiamo una lacerazione, una separazione.

A portare avanti la discendenza davidica è dunque il regno di Giuda. Ora, accade

che, intorno al 732, il regno del Nord si allea con il regno di Damasco, con gli Aramei, con



uno scopo, che il profeta Isaia ci riferisce, parlando a nome di Dio e rendendo pubblico

quello che è il pensiero sottostante a questi due re: «Saliamo contro Giuda,

devastiamolo e occupiamolo. E vi metteremo come re il figlio di Tabeèl» (Is 7, 6), che era

probabilmente un arameo, quindi neanche israelita,. ma un uomo che apparteneva alla

corte di Damasco. Quindi il progetto era di far finire la discendenza davidica. Ricordate

che porre fine alla discendenza davidica avrebbe voluto dire interrompere quella catena

che avrebbe portato al Messia. Voler porre fine al regno di Giuda avrebbe significato

voler impedire a Dio di realizzare il suo piano storico di portare la salvezza, a Israele e a

tutto il mondo, nel Messia, che doveva essere un discendente della casa di Davide.

Quindi, abbiamo questi due re, il re Rezìn di Damasco e il re Pekach di Israele, che si

alleano in funzione anti-discendenza davidica, per mettere fine al regno di Giuda.

In questo contesto, Dio manda il suo profeta, Isaia, che si rivolge al re Acaz, che

era il re legittimo dell’epoca, di discendenza davidica; un re tutt’altro che entusiasmante,

ma era legittimo, della casata di Davide: «Così dice il Signore Dio: ciò non avverrà e non

sarà. Perché capitale di Aram è Damasco e capo di Damasco è Rezìn. Capitale di Efraim è

Samaria e capo di Samaria il figlio di Romelia. Ancora sessantacinque anni ed Efraim

cesserà di essere un popolo. Ma se non crederete, non avrete stabilità» (Is 7, 8-9).

Questo è il contesto. Dio dice: stiano a casa loro, non avverrà ciò che questi re vogliono,

anzi Efraim cesserà nel giro di 65 anni di essere un popolo, «ma se non crederete, non

avrete stabilità». In questa richiesta di fede viene introdotto il famoso vaticinio di Isaia 7,

14, perché il Signore parla ad Acaz e gli dice: «Chiedi un segno dal Signore tuo Dio». Un

segno che deve avere una caratteristica: «dal profondo degli inferi oppure lassù in alto».

Attenzione a questa indicazione: questo segno deve essere così grande da toccare le

profondità e toccare le altezze. Ma Acaz rispose: «Non lo chiederò, non voglio tentare il

Signore». E si prende direttamente il rimbrotto del profeta Isaia: «Ascoltate, casa di

Davide! Non vi basta di stancare la pazienza degli uomini, perché ora vogliate stancare

anche quella del mio Dio?».

Perché Isaia risponde così? Perché Acaz in realtà non è che non vuole chiedere un

segno per non tentare il Signore, ma ha già trafficato per risolvere questa situazione in

modo umano, cioè senza ricorrere a Dio: era entrato in contatto con il re d’Assiria, al

quale aveva mandato delle lettere in cui offriva tutta la sua sottomissione e servitù per

chiedergli di andare in suo soccorso contro i re di Damasco e di Samarìa. Una pessima

idea, perché come la storia spesso dimostra, quando si chiama in proprio soccorso una

potenza molto superiore alla propria, il rischio è che dopo aver annientato i nemici,

annienti anche il piccolo alleato di un tempo. L’Assiria di fatto avrebbe posto l’assedio a

Gerusalemme stessa, non solamente al regno di Damasco e al regno di Israele. Quindi



Acaz fa finta di essere un timorato di Dio, ma in realtà ha voluto ricorrere a una

soluzione puramente umana, non rivolgendosi a Colui che è il vero capo d’Israele, il vero

Signore della terra d’Israele, che è Dio, Jahvè.

In questo contesto, dopo il rimprovero, Dio stesso dà un segno. Attenzione, 

perché qui c’è la profezia. Ma il contesto deve essere chiaro: è un contesto in cui il

regno di Giuda sta per essere assalito, la discendenza di Giuda sta per essere annientata

e dunque, con essa, si vuole annientare il piano di Dio, impedendo la venuta del Messia.

L’idea di mettere le mani sul regno di Giuda vuol dire mettere le mani sul progetto di Dio

nella storia umana, il suo progetto di salvezza. Il segno che Isaia riferisce deve essere

compreso in questo contesto. Questa la famosa profezia: «Ecco: la vergine concepirà e

partorirà un figlio, che chiamerà Emmanuele» (Is 7, 14). Poi aggiunge: «Egli mangerà

panna e miele finché non imparerà a rigettare il male e a scegliere il bene. Poiché prima

ancora che il bimbo impari a rigettare il male e a scegliere il bene, sarà abbandonato il

paese di cui temi i due re» (Is 7, 15-16). Il profeta afferma che questo è un segno che ci

dice che la casa di Davide permarrà. E siccome permarrà, i due potenziali nemici, i due

assedianti verranno annientati. Questo è il senso del contesto per cogliere il significato

di questa profezia. Ma andiamo a vedere che cos’è questo segno, perché è qui che

entriamo nel cuore del testo di Isaia.

Prima di tutto: «Ecco: la vergine». Notiamo due aspetti. Prima di tutto abbiamo un

articolo determinativo. Se io sto parlando di qualcosa o di qualcuno di cui il mio

interlocutore non ha alcun riferimento, direi “una vergine”. Invece qui è «la vergine», a

indicare che quella vergine era un possibile riferimento all’interno della cultura e

tradizione giudaica. E qual è quella vergine? Abbiamo diversi testi, anche nel Salterio

davidico, che fanno riferimento a questa vergine. Ma andando indietro, di riferimento in

riferimento, il primo e più importante  è il testo di Genesi 3, 15, che abbiamo visto le due

domeniche scorse, cioè, quella donna che partorisce una stirpe che schiaccia la testa del

serpente. Il testo di Isaia 7, 14 è la riproposizione più chiara e più circostanziata, nel

contesto storico di cui stiamo parlando, di quella profezia, che già indicava il Messia e la

Madre del Messia. Qui è come se Isaia stesse dicendo: quella vergine e quella stirpe

sono il segno per cui non devi temere riguardo al regno di Giuda, perché esso dovrà

portare a questa vergine e a questo figlio della vergine, cioè al Messia e alla Madre del

Messia; nessun potere umano sarà in grado di sovvertire il decreto divino. È per questo

che la premessa era: «se non crederete, non avrete stabilità ». Quindi il grande segno

che viene proposto qui è la vergine, quella vergine già nota nel contesto giudaico.

La parola tradotta con «vergine» è ‘almah, su cui c’è stata molta discussione anche



ai tempi di san Girolamo; ma è un fatto che in ebraico, tecnicamente, ‘almah è la

ragazza, la giovane donna che è ancora sotto la tutela paterna; quindi non è una donna

qualsiasi, una donna maritata, ma è una giovane ragazza, che, essendo appunto sotto la

tutela paterna, è vergine, non è ancora sposata, non ha ancora conosciuto uomo.

Abbiamo altri sei punti nelle Sacre Scritture dove ricorre questo termine, ‘almah, e in

tutti questi casi si parla di una vergine, non semplicemente di una giovane donna.

Questa precisazione è estremamente importante soprattutto alla luce dei due verbi

successivi. In italiano abbiamo tradotto «la vergine concepirà e partorirà». In realtà,

l’ebraico ha due aggettivi: il primo, harah, che traduciamo con “concepirà”, in realtà è un

aggettivo in stato assoluto. Cosa significa? Non è un verbo d’azione, tipo “io concepisco”,

ma è uno stato: potremmo tradurlo come “gravida”, quindi nello stato di colei che ha

concepito; non è un verbo al passato o al futuro, “ha concepito”, “concepirà”, ma indica

appunto uno stato: quindi potremmo tradurre “la vergine gravida”. Ora, già qui capite

che c’è un “problema”, nel senso che se è vergine non è gravida, se è gravida non è

vergine. E invece il segno è la vergine gravida, concepente, che ha in sé il frutto delle sue

viscere.

E poi il secondo verbo indica un participio, cioè partoriente, in atto di partorire, da

cui l’antifona del Comune della Madonna nella liturgia romana, che è «Salve, sancta

Parens». Anche qui indica un atto di parto, non qualcosa che è avvenuto: quindi questa

vergine è gravida e partoriente. Voi comprendete che qui c’è il motivo per cui tutti i Padri

hanno tirato su le antenne, è il motivo per cui questo è un segno ed è il motivo per cui

nel Vangelo di Matteo questo testo viene richiamato in modo particolare e chiaramente

attribuito alla Santa Vergine. Al cap. 1 del suo Vangelo, san Matteo dice infatti che prima

che Maria e Giuseppe andassero a vivere insieme, Maria «si trovò incinta per opera dello

Spirito Santo» (Mt 1, 18). Prima di andare a vivere insieme: questo vuol dire che la

Madonna era ancora sotto la tutela paterna, era ‘almah, vergine. E questo concepimento

avviene senza intervento d’uomo, perciò san Matteo scrive: «Tutto questo avvenne

perché si adempisse ciò che era stato detto dal Signore per mezzo del profeta: Ecco, la

vergine concepirà e partorirà un figlio che sarà chiamato Emmanuele, che significa Dio

con noi» (1, 22-23). Cioè, se andiamo a tradurre più letteralmente, abbiamo la vergine

gravida e partoriente. Qui c’è il mistero del concepimento e del parto verginale di Maria,

perché mentre è gravida e ha concepito è vergine e mentre è partoriente è vergine.

Questo è importante sottolinearlo, perché si tratta di un testo che spesso viene

sottostimato, dicendo che si parla solo di una donna che partorisce… non è solo una

donna che concepisce e partorisce, è la vergine gravida e partoriente, è l’unione di due

dimensioni che normalmente nella realtà si escludono perché una donna o è vergine o è



gravida e partoriente. Invece qui le troviamo unite.

Poi abbiamo l’altro aspetto fondamentale, cioè chi è colui che è portato nel grembo

della Santissima Vergine, chi è colui che viene partorito dalla Vergine. È l’Emmanuele,

che vuol dire Dio-con-noi. Tutti i nomi ebraici hanno un significato, che spesso ha a che

fare con Dio: in generale quando c’è la particella -El (Mikhael, Gabriel, Samuel) c’è la

parola Dio. Quindi di per sé Emmanuel, Dio-con-noi, non significa per forza Dio che si

incarna, ma nel contesto sì. Perché? Anzitutto perché Emmanuel è un nome particolare

che non ritroviamo in altri luoghi della Sacra Scrittura, non è un nome diffuso nel

contesto ebraico dell’epoca. E poi perché questo nome, Emmanuel, è dato come segno –

quel segno che avrebbe dovuto chiedere Acaz, ma che non ha voluto chiedere per la sua

incredulità, per la sua voglia di fare intrallazzi umani, anziché affidarsi al buon Dio. Un

segno che doveva essere tanto grande da andare dalle profondità della terra alle altezze

del cielo. E noi sappiamo che questa estensione è stata ricoperta dall’incarnazione del

Verbo, che ha unito le altezze – che non sono da intendere solo come il cielo in senso

fisico, ma come il luogo della dimora divina – e le profondità. Dunque, è un nome che

acquista tutta la sua forza collegandolo anche a questo aspetto.

Non solo. Se noi andiamo a vedere di nuovo il profeta Isaia, al capitolo 8, cioè il

capitolo immediatamente successivo a quello che contiene la profezia, troviamo una

caratteristica particolare di questo Emmanuel: «Le sue ali distese copriranno tutta

l'estensione del tuo paese, Emmanuele » (Is 8, 8). Ora, attenzione: il paese, la terra di

Giuda e quella di Israele non sono mai dette terra di un re: il regno di Giuda non è la

terra, il paese di Acaz o il paese di Davide, è la terra di Jahvè, che la affida al suo popolo.

Dunque, parlare «del tuo paese, Emmanuele», significa che questo Dio-con-noi, capace

di unire le profondità e le altezze, è anche il Signore di quel paese, il vero Signore di quel

paese. Il vero Signore della terra di Israele e di Giuda è Jahvè. Quindi questo Emmanuele

non è qualcuno mandato da Jahvè, ma è Jahvè venuto nella carne. Chiaramente nel

contesto ebraico è assente la distinzione delle tre persone nell’unico Dio; ciononostante,

questa equivalenza tra la terra di Giuda e la terra di Jahvè fa pensare molto.

In ultimo, per noi cristiani è evidentissima l’applicazione che ne fa Matteo, il

quale sta dicendo che questa vergine, sposa di un uomo della casa di Davide, ma ancora

non in casa con lui, questa ‘almah, che è gravida, che è partoriente ma rimane vergine, è

la realizzazione del segno promesso da Isaia. Ed è la conferma che la discendenza di

Davide ha veramente perdurato, tra mille traversie storiche, per arrivare al Messia e alla

Madre del Messia. Possiamo tracciare una grande linea che congiunge il cap. 3 della

Genesi e il cap. 1 del Vangelo di san Matteo, passando attraverso la profezia del cap. 7 di



Isaia. Questa profezia, questo grande segno ci restituisce una maternità verginale, ma

anche una maternità divina, perché lei, la ‘almah, è la madre del Dio-con-noi, che

concepisce per opera dello Spirito Santo, di Dio stesso, senza intervento di uomo.

Quindi questo è un altro testo centrale, che si collega al Protovangelo e che ci

mostra di nuovo che nel decreto di predestinazione del Figlio di Dio, del Messia, c’è

sempre la Madre con Lui. Il grande segno di Genesi 3 viene confermato da Isaia 7. La

vergine gravida in Isaia, la donna e la sua stirpe nella Genesi: non solo la stirpe, non solo

il frutto della donna, ma la donna e la stirpe, la vergine e il frutto che ella porta in

grembo.

La prossima domenica continueremo questa indagine su queste importantissime

profezie sulla Madonna. In particolare faremo il punto sulle profezie dirette. E poi

vedremo quelle indirette, che non sono meno importanti, anzi per certi versi sono anche

più ricche di significato. E vedrete che, tramite questo approccio biblico, verrà fuori una

teologia mariana splendida e ricchissima.


