LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 196 - La trascrizione

La sposa del Cantico - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Continuiamo il nostro percorso di ricerca delle profezie dell’Antico Testamento che

prefigurano Maria, e in particolare Maria unita a Cristo. Questa prova scritturistica si
lega al principio che abbiamo enunciato all'inizio di questo percorso, cioe della
predestinazione unica di Cristo e Maria.

Oggi ci dedichiamo a un testo importantissimo che é il Cantico dei cantici.


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/la-predestinazione-di-maria-il-testo-del-video

Cerchiamo di contestualizzare questo testo. Gia nell'interpretazione giudaica,
nellinterpretazione rabbinica, il Cantico dei cantici non era e non doveva essere
considerato un testo profano. Lo dico perché oggi c'é una forte insistenza a considerarlo
un testo profano, scritto per delle nozze umane e poi interpretato in una chiave
simbolica. Non e cosi. Il Cantico dei cantici gia nella tradizione giudaica ¢ il testo che ha
come primo soggetto la relazione sponsale tra Jahve e Israele, tra Dio e, possiamo dire,
la Sinagoga, intesa come il popolo eletto, il popolo di Israele. Tant'é vero che abbiamo
un rabbino, il rabbi Akiva, a cavallo traiil I e il Il secolo dopo Cristo, che attesta proprio
questo e dice in sostanza: chiunque legga il Cantico dei cantici in questo modo non avra
parte alle nozze eterne, al regno eterno. E rabbi Akiva ha un testo che si trova nel
Midrash Yadayim ed & molto importante, perché ci aiuta a collocare nella chiave giusta il
Cantico dei cantici: «Tutti gli scritti [della Bibbia] sono santi, ma il Cantico dei cantici ¢ il
Santo dei santi». Il Santo dei santi & la parte piu interna, piu centrale della tenda del
convegno e quindi del tempio, la parte in cui risiede I'Arca dell’Alleanza e in cui si fa
presente Dio nella nube, nella Shekhinah. Quindi, il Santo dei santi & la parte piu

importante che da senso a tutto il resto del tempio.

Il Cantico dei cantici, in rapporto alle altre Scritture, & considerato come il cuore
, lo scrigno, cio che da senso a tutte le altre Scritture. O, potremmo dire, € la chiave di
lettura che da accesso alla comprensione adeguata, piena, corretta del resto delle
Scritture. E cosa troviamo nel Cantico dei cantici? Appunto il rapporto sponsale tra
Israele e Dio. Tutta la storia di Israele puo e deve essere interpretata, compresa come la
storia del fidanzamento e dello sposalizio di Dio con il suo popolo. Pensiamo anche
all'episodio del Sinai in cui abbiamo Moseé che sale sul monte e Dio consegna la Legge,
poi abbiamo l'aspersione del popolo: questo viene letto, gia nella letteratura profetica e
anche poi nei commenti rabbinici, come un insieme di segni che dicono del matrimonio,
dello sposalizio tra Dio e il suo popolo, di cui la Legge, la Torah & come il contratto
matrimoniale: Dio si impegna come sposo a custodire, proteggere, amare, nutrire,
condurre, difendere Israele; e Israele siimpegna ad amare il suo Dio nell'osservanza

della Legge.

E importantissimo quanto andiamo dicendo, perché se noi prendiamo il Nuovo
Testamento qual & la figura chiave, di passaggio, tra I'Antico e il Nuovo Testamento? E la
figura di san Giovanni Battista. Chi & san Giovanni Battista? Essenzialmente Giovanni
Battista & «'amico dello sposo» (cf. Gv 3, 29). Nel rituale nuziale ebraico, 'amico dello
Sposo aveva un ruolo cruciale: era colui che preparava le nozze, curava ogni dettaglio
delle nozze, era colui che teneva in qualche modo i legami tra lo sposo e la sposa prima

della celebrazione delle nozze ed era anche colui che udiva la voce dello sposo che



aveva consumato le proprie nozze con la sposa. Quindi era il testimone non solo delle
nozze ma anche del fatto che queste si erano consumate attraverso l'unione sponsale.
Giovanni Battista & amico dello sposo. E chi & lo sposo? E Cristo, evidentemente. Quindi

il Nuovo Testamento si apre con I'annuncio dello sposo di Israele che e giunto.

Dunque, la chiave nuziale & veramente la chiave di lettura di tutta la storia
della salvezza e di tutte le Scritture. Nel Cantico dei cantici ci sono moltissime
espressioni che non si addicono a personaggi puramente umani, ma che rimandano
invece direttamente - per chi ha una certa familiarita con le Sacre Scritture - a
Gerusalemme, cioé la citta, la capitale del popolo di Israele, figura del popolo di Israele,
e al tempio. Per esempio, quando nel passo 1, 5 del Cantico dei cantici si parla delle
tende di Salomone, che cosa sono queste? Sono le tende poste nel tempio a separare il
Santo dal Santo dei santi. Oppure quando leggiamo «i tuoi germogli sono un giardino di
melagrane» (Ct 4, 13), cosa significa? Cos'e il melograno? Che senso ha questa frase? In
realta, se andiamo a leggere il Secondo Libro delle Cronache (3, 16), troviamo che
Salomone dispose che davanti al tempio ci fossero due colonne che egli adorno con dei
melograni. Oppure quando si parla del profumo del Libano nel contesto del Cantico dei
cantici, a cosa ci si riferisce? Ci si riferisce a una costruzione, sempre di Salomone, che
troviamo descritta nel Primo Libro dei Re (7, 2): un palazzo che si chiamava Foresta del
Libano, interamente fatto con il legno dei cedri del Libano che emanava il profumo del
cedro caratteristico del Libano. Questi sono tutti riferimenti che, se non vengono
compresi in questa chiave, e se si pensa semplicemente a un canto profano, non

rendono ragione della loro pregnanza di significato e di simbolo.

Il Cantico dei cantici @ interessante perché si conclude non con una
consumazione delle nozze, ma con un‘apertura verso una nuova attesa. Nella
chiusura del Cantico dei cantici (8, 14), la sposa dice: «Fuggi, mio diletto, simile a gazzella
0 a un cerbiatto sopra i monti degli aromi». Si ha una nuova fuga e quindi il Cantico si
chiude aprendo a una nuova attesa. Anche questo & ben conosciuto nella tradizione
rabbinica. Perché? Perché nella tradizione rabbinica e vero che Jahve & lo sposo di
Israele, ma il Messia, che Jahveé avrebbe inviato, doveva essere lo sposo di Israele che in
qualche modo consumava le nozze. E dunque ogni celebrazione del rituale ebraico, in
particolare i sacrifici al tempio, era da un lato il rivivere quella celebrazione nuziale che
all'origine del popolo ebraico, cioe 'alleanza del Sinai, ma dall'altra apriva verso l'attesa
della venuta dello Sposo di Israele. Il Messia era atteso non solo come Messia,
annunciatore, nuovo legiferatore come Mosé, ma come sposo di Israele. Dunque, il
Cantico dei cantici apre a questa dimensione; e non a caso I'Apocalisse chiude la

Rivelazione precisamente con l'apparizione della sposa finalmente adorna per lo sposo



e con la celebrazione finale delle nozze. Lo sposo che viene nella carne, Cristo, € lo
stesso sposo che tornera nella gloria. Era estremamente importante calare il Cantico dei
cantici in questo contesto, che poi € il contesto della stessa tradizione rabbinica, della
comprensione di tutta la storia sacra, che e la grande storia della chiamata da parte di

Dio alle nozze con il suo popolo.

Quindi, il Cantico dei cantici, sotto questo punto di vista, & realmente il Santo
dei santi, ¢ il testo che da in qualche modo la chiave di lettura di tutti i testi della storia
sacra. Pensate all'idolatria. Qual € il grande peccato di Israele, che viene rimproverato da
Dio? Ricordate Mosé che scende dal Sinai e vede il culto dato al vitello d'oro; € il peccato
che poi viene sempre rimproverato dai profeti. Ogni volta che Israele, nel suo popolo,
nei suoi capi, non si attiene all'osservanza della legge divina, commette un peccato di
idolatria: i vari idoli - che si tratti di statue o di idoli del proprio ventre o del denaro - che
Israele si costruisce, vengono chiamati “i suoi molti mariti”. L'idolatria é letta come
prostituzione, cioe rottura del patto nuziale per andare verso altri mariti. Quindi qui
veramente abbiamo il cuore, la chiave di lettura, il senso di tutta la storia sacra, di tutta
la storia umana: tutto il resto € contorno. E questo ci confonde un po’, perché noi siamo
abituati a leggere la storia indagandone le cause politiche, economiche, sociali, culturali:
tutto giusto, non si tratta di rifiutare questi approcci, che perd sono complementari; la
chiave di lettura é che la storia e storia dello sposalizio tra Dio e 'umanita, storia
dell'umanita che, udendo la voce del serpente, cerca altri mariti e quindi commette
costantemente prostituzione. E Dio ogni volta vuole perdonare la sua sposa, ricondurla
a Sé, purificarla per unirla a Sé. Questo é il senso della storia umana, della storia

personale, della storia dei popoli, della storia della Chiesa.

Detto questo, comprendiamo chi é la sposa del Cantico dei cantici. Prima di tutto
e Israele in senso, potremmo dire, incoativo; e la Chiesa in senso perfettivo. Ciog, c'é la
Chiesa nella sua fase embrionale o di infanzia, che ¢ la gestazione dell’Antica Alleanza e
quindi & Israele; poi c'e la Chiesa nella sua fase perfettiva, cioe quando nasce, viene alla
luce, cresce e si sviluppa. Non € una contraddizione dire che nel Cantico dei cantici
troviamo Israele e la Chiesa, perché Israele e l'origine della Chiesa e la Chiesa ¢ il

compimento di Israele.

Ma attenzione: c’'é un altro passaggio che dobbiamo fare. Gia nei Padri della
Chiesa, nei primissimi secoli cristiani, troviamo un’altra identificazione: non é un‘altra nel
senso di totalmente diversa; € una duplice identificazione. La prima e che la sposa del
Cantico e I'anima fedele e dunque il Cantico € la storia non solo della relazione tra Dio e

la Chiesa, tra Dio e il suo popolo, ma anche tra Dio e ciascun’anima. La seconda é che la



sposa del Cantico dei cantici e la Vergine Maria.

Ora, come dobbiamo intendere questo passaggio? Ripeto, lo troviamo nei Padri,
ma ha uno sviluppo molto piu sostenuto, importante, nel Medioevo. In particolare,
l'opera che commenta il Cantico dei cantici, prendendo quasi esclusivamente la
prospettiva mariana, & In Cantica canticorum de incarnatione Domini, di Ruperto di Deutz
(c. 1075 - c. 1129), un abate benedettino che pare sia stato il primo a dare questa
interpretazione esclusivamente mariologica. E da qui si sviluppa sempre di piu questo

tipo di approccio, che pure aveva le sue radici nei Padri della Chiesa.

Ora, dobbiamo comprendere il criterio che ¢ alla base di questa stratificazione di
identificazione della sposa del Cantico dei cantici. E ce lo offre un testo bellissimo, il
Sermone 51, che ¢ il primo sermone di Isacco della Stella (scuola cistercense) per
I'’Assunzione della Beata Vergine Maria. Isacco della Stella, in questo sermone, ci da un
criterio importante: «Nelle Scritture divinamente ispirate quello che si dice in senso
universale della Vergine Madre Chiesa lo si intende correttamente come valido in senso
singolare per la Vergine Madre Maria. E quello che vale in modo speciale per la Vergine
Madre Maria vale in senso generale o universale per la Vergine Madre Chiesa. E quando
un testo parla dell'una o dell'altra, cio che si afferma si applica egualmente e quasi senza
distinzione all'una e all'altra. Allo stesso modo ogni anima fedele pud essere intesa
secondo il suo modo proprio come sposa del Verbo di Dio, come madre e figlia e sorella
di Cristo [anche questa immagine viene dal Cantico dei cantici, dove la sposa viene
chiamata spesso sorella, figlia], come al contempo vergine feconda. Si dice dunque in
senso universale per la Chiesa, in senso speciale per Maria e in senso singolare pure per
I'anima fedele cio che si dice della stessa sapienza di Dio che ¢ il Verbo del Padre: in ogni

cosa ho cercato riposo (...)». (Sermone 51, 8-9).

E un testo straordinario, perché da anzitutto un criterio di interpretazione delle
Scritture ma anche una chiave per capire queste stratificazioni; per cui, quando noi in
un testo troviamo qualcosa che si riferisce all'anima, non per questo si esclude la Chiesa
o Maria; e quando si riferisce alla Chiesa, non per questo si esclude Maria o I'anima, e
cosi via. Cioe, il criterio che Isacco della Stella ci da e che ci serve per il Cantico dei cantici
(e in generale per tutte le Scritture) € questo: in senso universale, la sposa del Cantico
dei cantici e Israele e la Chiesa (Israele in senso incoativo, la Chiesa in senso perfettivo,
come abbiamo detto); in senso speciale, la sposa & Maria Santissima; in senso singolare,

e 'anima fedele.

Cerchiamo di capire cos’é questo senso speciale con cui si identifica la sposa in

Maria Santissima. Pensate anche alla Donna dell’Apocalisse e a tutta la diatriba se e la



Chiesa o se e Maria: in realta, in senso universale € la Chiesa, in senso speciale & Maria
Santissima. Cosa vuol dire in senso speciale? Non & un’eccezione. Senso speciale vuol dire
che in Maria Santissima noi troviamo pienamente compiuto tutto quel disegno di
amore, di salvezza, di desiderio di Dio di comunicare Sé stesso. Lo troviamo pienamente
compiuto in Maria Santissima come in nessun‘altra persona. Per questa ragione nel
Cantico la sposa e chiamata per eccellenza “la diletta”, “'amata”. Chi & 'amata, la diletta
per antonomasia? E Maria Santissima. Ma perché? Questo & importante capirlo. Perché
quando si parla dell’'amata, della diletta, di colei che ha ricevuto in modo speciale e
unico I'amore di Dio, € perché Dio, amandola in modo cosi speciale, le ha conferito tutte
le perfezioni, tutto quel bene che poteva dare a creatura umana: piu di quello era
impossibile dare; impossibile perché altrimenti si passerebbe dalla creatura al Creatore,
si passerebbe cioé dentro 'ordine trinitario, della generazione delle Persone in cui il
Padre da tutto Sé stesso, inclusa la divinita, generando il Figlio; e cosi fanno il Padre e il
Figlio facendo procedere lo Spirito Santo. Al di fuori di questo ordine trinitario,
nell’'ordine creato non c'e nulla di piu grande, di piu bello e di piu santo che Dio potesse
fare, se non Maria. In lei Dio ha riversato tutto 'amore possibile che si pu0 riversare su
una creatura, da cui discendono tutte le perfezioni mariane che avremo ancora modo di
vedere in questo percorso di catechesi mariane: la divina maternita, la verginita
perpetua, 'immacolata concezione, la corredenzione, la maternita spirituale nei
confronti degli uomini, il suo potere di intercessione, I'assunzione al cielo,

I'incoronazione come regina.

Tutte le prerogative di Maria Santissima non sono altro che il riflesso dell'amore di
Dio, questo & importante capirlo. Ciog, Dio non ama qualcuno per il bene che trova, ma
amando qualcuno crea il bene. Noi facciamo il contrario: noi amiamo una persona per il
bene che troviamo in quella persona, perché magari quel bene ritorna a noi. Dio fa
esattamente I'opposto: amando, crea il bene, che troviamo nelle creature, nelle persone;
e avendo riversato tutto il suo amore in Maria Santissima, ecco che lei & |a diletta,
'amata per antonomasia. D'altra parte, proprio il Cantico dei cantici (6, 9) parla della
colomba: «unica € la mia colomba, la mia perfetta». Non c'e nulla di piu grande di Maria

Santissima che si possa pensare nell'ordine delle creature.

Pensiamo ad altre espressioni che sono state recepite dalla Chiesa e in
particolare dalla sua liturgia. Ad esempio, se pensiamo al Comune della Beata Vergine
Maria sia nell'Ufficio divino che nella Messa o ad alcuni Propri, come a quello
delllmmacolata, noi troviamo tantissime espressioni che nel Cantico dei cantici sono
riferite alla sposa: per esempio hortus conclusus, il giardino chiuso (Ct 4, 12); turris

davidica, torre di Davide (Ct 4, 4), turris eburnea, torre d’'avorio (Ct 7, 5), che troviamo



anche nelle Litanie Lauretane. Ancora, pensiamo all'espressione sicut lilium inter spinas,
«come giglio tra le spine»: anche questa e un’espressione del Cantico dei cantici (2, 2) e
noi liturgicamente la attribuiamo a Maria. Ancora, I'espressione «tutta bella sei, Maria»,
quindi la bellissima antifona mariana Tota pulchra, € tratta dal Cantico dei cantici (4, 7).
Dunque, la liturgia della Chiesa recepisce e incrementa questa lettura mariologica del

Cantico dei cantici, che non esclude - ripetiamo - l'interpretazione ecclesiologica, ma la
conferma, perché cio che é riferito alla Chiesa in modo universale é riferito a Maria in

senso speciale.

Questa verita ci permette di capire anche un altro aspetto, cioe che Maria in
qualche modo racchiude in sé tutta la perfezione della Chiesa; e la racchiude nella sua
persona in virtu proprio delle prerogative speciali che le sono state conferite da Dio.
Sotto questo punto di vista, la Madonna non ¢ una figlia della Chiesa, ma € una Madre
della Chiesa, Mater Ecclesice; Paolo VI volle che le fosse attribuito questo titolo. Si disse
che non era il caso per varie ragioni, ma Paolo VI glielo attribui comunque, cosa che
auspichiamo anche per altri titoli mariani: € possibile, se si prega, la grazia di Dio poi
interviene come sempre. Quindi lei non & semplicemente una figlia della Chiesa, magari
pil importante, ma & la Madre stessa della Chiesa, cioé in lei troviamo in modo speciale,
perfetto, tutto cio che troviamo nella Chiesa. E come la Chiesa, Maria € Madre; come la
Chiesa genera le anime, Maria genera le anime: da qui la sua maternita spirituale. Qui si

apre un mondo enorme.

Dunque, oggi abbiamo chiarito questa identificazione di Maria con la sposa del
Cantico. Ma tutto il Cantico dei cantici non e solo la presentazione della sposa, € anche
la presentazione di uno sposo. Di nuovo troviamo questa presentazione congiunta di
Cristo e di Maria, a indicare una predestinazione comune: dove c'é Cristo, c'e€ Maria
Santissima. Dove Cristo e presentato come Colui che deve schiacciare la testa del
serpente, Colui che compie la promessa fatta a Davide, Colui che & lo sposo, eccetera,
dall'altra parte troviamo la donna, la vergine partoriente, la sposa. Dunque, vedete di

nuovo questa presenza congiunta di Cristo e Maria.

La prossima volta iniziamo un percorso dove andremo a “grattare” la superficie delle
Sacre Scritture per andare a vedere in quante altre parti delle Scritture € presente la

Madonna. In particolare cercheremo sempre di vederla in connessione a Cristo.



