LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 195 - La trascrizione

La radice di lesse - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Continuiamo con le nostre catechesi sulle profezie dirette che riguardano Maria

Santissima. E importante ogni volta reinquadrare il percorso che stiamo facendo: non &
solo un’indagine per vedere che cosa troviamo nella Scrittura su Maria Santissima, ma lo
scopo nostro & anche comprovare quella predestinazione comune di Gesu e Maria

nell'«unico decreto» divino. Questa espressione che ritroviamo nella costituzione


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

apostolica Ineffabilis Deus, con cui Pio IX ha proclamato il dogma delllmmacolata
Concezione, € fondamentale per capire il ruolo della Madonna nella storia della
salvezza. E fondamentale questo aspetto: non possiamo permetterci di pensare che
questa idea della predestinazione sia un'idea teologica di qualcuno e basta; in realta, noi
andiamo a fondare sulle Scritture questo fatto. Noi stiamo andando a vedere che nelle
Scritture & realmente cosi: dove compare il Redentore compare anche la Madre del
Redentore. C'¢ questa co-presenza di Maria e Gesu, chiaramente non in ogni punto delle
Scritture bensi in quelle profezie fondamentali che preannunciano il Messia e in quei
testi del Nuovo Testamento che presentano Cristo nella sua predestinazione di Verbo

incarnato redentore. Li troviamo anche la Madre.

Questo & fondamentale per comprendere che la Madonna é si dalla “parte nostra”
quanto alla creaturalita: non e Dio, qui non ci piove; pero € anche vero che nel disegno
di Dio e stata predestinata dall’'eternita insieme al Verbo. La sua unione con il Verbo
incarnato € unica, singolare. E questa predestinazione comune con il Figlio di Dio - non
perché facciano la stessa cosa o abbiano la stessa identita, ma perché appartengono a
un'unica predestinazione e compiono un’unica missione - la pone al di sopra di tutte le
altre creature, nell'ordine della grazia e della gloria. In Maria abbiamo delle grazie

particolari precisamente per questa sua predestinazione singolare.

Oggi continuiamo il nostro percorso alla ricerca delle profezie che confermano
questo dato e ne vediamo in particolare due. La prima € la grande profezia che ricorre
nel tempo di Avvento: il germoglio che spunta dal tronco di lesse (o Jesse). Siamo nel
capitolo 11 del libro del profeta Isaia. Leggiamo rapidamente i primi versetti: «<Un
germoglio spuntera dal tronco di lesse, un virgulto germogliera dalle sue radici. Su di lui
si posera lo spirito del Signore, spirito di sapienza e di intelligenza, spirito di consiglio e
di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacera del timore del
Signore. Non giudichera secondo le apparenze e non prendera decisioni per sentito
dire; ma giudichera con giustizia i miseri e prendera decisioni eque per gli oppressi del
paese». Ricordate poi la profezia della pace messianica, il lupo che dimora insieme
all'agnello, la pantera con il capretto, la vacca e I'orsa che pascolano insieme, il bambino
che mette la mano nel covo dei serpenti. Questo & il contesto in cui si cala questa

profezia.

Anche il contesto storico & da richiamare. Nella puntata precedente abbiamo
ricordato la questione della guerra che il re di Damasco e il re di Samaria avevano ordito
contro Giuda, quindi il re Acaz, nonché il ruolo dell'Assiria. L'Assiria di fatto arrivera a

devastare questi due regni, come punizione dall'Alto. L'Assiria si arroga il diritto di



compiere questa strage, pensando che ¢ la sua forza e la sua volonta a determinare la
storia. E Dio fa comprendere che invece non e cosi, cioe anche I'Assiria, che pure e stata
utilizzata da Dio come uno strumento nelle Sue mani per purificare, castigare - sempre
dentro questa dimensione di purificazione, questo ¢ il senso del castigare, verbo che
viene da castus, cioé indica il rendere casto, il rendere nuovamente puro - non ha
riconosciuto di essere un mero strumento, ma si € arrogata in qualche modo l'autorita
di cui sopra. Dunque, Dio stesso mostrera all’Assiria che non per la sua virtuy, la sua
volonta, i suoi desideri di conquista e di vendetta, ma per una concessione dall'Alto, una
concessione divina, essa ha potuto fare quello che ha fatto. E quindi 'Assiria stessa sara

destinata a cadere, a crollare, a sperimentare la propria indegnita.

Ma il punto che a noi qui interessa é che sara proprio il discendente della casa
di Davide a emergere in questo contesto. Cio¢, la storia, tutto quello che avviene
nella storia & in funzione di questo discendente di Davide. Quello che gli uomini brigano,
fanno, pensano, credendo di poter stravolgere i piani dell'Altissimo finisce in nulla
perché la promessa di Dio rimane. E cosi come e rimasta nel corso della storia che ha
preparato la venuta di Cristo, cosi rimarra anche dopo. Questa promessa messianica,
una volta che il Messia & venuto e si e rivelato in Gesu Cristo, diventa la promessa del
suo Regno, della sua Chiesa, con quel «le porte degli inferi non prevarranno». Sono i due

volti della stessa promessa.

Dunque, all'Assiria e allo stesso regno di Giuda viene nuovamente messa davanti la
fedelta di Dio. Nel testo ebraico si parla di un tronco reciso. Immaginate quando viene
tagliato un olivo: & brutale come scena, ma poi dal tronco cominciano a spuntare dei
nuovi germogli che poi diventeranno dei nuovi fusti e I'albero rinasce; € un modo
drastico di potatura, quando non si puo agire diversamente. In Isaia 11 troviamo
dunque questo tronco reciso, a indicare anche il venir meno del regno di Giuda, ma non
in modo assoluto: € un albero che il Signore dovra tagliare alla sua radice, ma non per
mettere fine alla discendenza davidica, bensi precisamente perché da questo tronco
reciso possa nascere il germoglio atteso. Dunque, 'immagine del tronco reciso ci da
proprio l'idea che il Signore & dovuto intervenire in modo forte e deciso a causa
dellincredulita, dell'infedelta, dellimmoralita del suo popolo, ma non ha ritirato la sua

promessa.

Uno puo chiedersi cosa c'entri questa profezia di Isaia 11 con le profezie
mariane. Abbiamo un germoglio che spunta da un tronco, un virgulto che germoglia
dalle radici. Ora, i Padri della Chiesa hanno visto in questa immagine, sulla base di una

tradizione giudaica gia presente, la profezia del Messia: il virgulto, il germoglio, come



immagini del Messia, lo troviamo gia nella tradizione giudaica. Questo testo aveva
dunque gia una valenza messianica, che si comprende meglio dal seguito che abbiamo
letto, ossia da questa pienezza dello spirito di Dio che si posa su questo germoglio e da
questa pace che & chiamata letteralmente “pace messianica”. E chiaro che qui non
stiamo parlando di un altro personaggio: qualcuno ha detto che poteva essere Ezechia,
che in realta era gia nato, o Zorobabele; sono applicazioni troppo ristrette rispetto alla
descrizione che viene data in questo testo. Dunque non c'e dubbio che & un testo

messianico.

Ma é un testo che non ci parla solo di Cristo, ma ci parla anche della Madonna.
Nel commento di san Girolamo al libro del profeta Isaia, proprio al primo versetto del
cap. 11, lui dice: «nos autem virgam de radice Jesse sanctam Mariam Virginem intelligamus -
noi comprendiamo in questa radice di lesse la santa Vergine Maria». Noi troviamo qui
un germoglio che cresce, che spunta da un tronco. Questa immagine & molto forte
perché mostra la maternita verginale della Madonna. Se io parlo di un germoglio che
spunta da un tronco, abbiamo “solo” due protagonisti: il tronco e il germoglio; il tronco e
il terreno da cui il germoglio spunta. E unimmagine che ci permette di capire la nascita
di Gesu dalla Madre Vergine, cioé un concepimento senza concorso d'uomo. Abbiamo
una radice, abbiamo il suo virgulto: non abbiamo una terza figura che entra in questo

quadro.

Il virgulto, il germoglio richiama anche il seme. Il germoglio ¢ infatti il seme che si &
appena aperto, da cui & appena uscita la sua vita. E qui richiama I'immagine del cap. 3
della Genesi, dove si parla della donna e del suo seme. Come la si parla della donna e
del suo seme, qui si parla della radice e del suo germoglio. Sono due immagini, la prima
piu esplicita, la seconda piu implicita ma non meno chiara, che ci presentano il Messia: &
Lui il protagonista; ma questo Messia spunta dalla sua radice, spunta dal tronco di lesse,
come una nascita verginale, senza concorso d'uomo. Dunque in questa profezia noi
abbiamo e la profezia del Messia e la profezia della Madre del Messia e quindi del suo

concepimento e del suo parto verginale.

Dunque, vedete come questo germoglio spunta dalla sola radice, dal solo
tronco, dalla sola Madre: é Cristo che nasce dalla sola Madre. Profezia bellissima della
maternita verginale della Madonna e, ancora una volta, di questa profonda connessione
tra il Figlio e la Madre, tra Gesu e la Madonna. Sono dei testi che vengono interpretati in
senso messianico. Anche nel Nuovo Testamento, al cap. 22 del libro dell’Apocalisse,
troviamo questa conferma: «Non piangere piu; ha vinto il leone della tribu di Giuda, il

Germoglio di Davide, e aprira il libro e i suoi sette sigilli» (Ap 5, 5). E chiaro che il



riferimento e al cap. 11 del profeta Isaia che stiamo analizzando. Anche san Paolo, nella
Lettera ai Romani, proprio in riferimento a Cristo cita Isaia 11, 10, cioé poco piu avanti la
profezia che abbiamo visto: «Spuntera il rampollo di lesse, colui che sorgera a giudicare

le nazioni; in lui le nazioni spereranno» (Rm 15, 12).

L'altra profezia, anche questa molto famosa, & quella che troviamo nel cap. 5
del profeta Michea: «E tu, Betlemme di Efrata cosi piccola per essere fra i capoluoghi
di Giuda, da te mi uscira colui che deve essere il dominatore in Israele; le sue origini
sono dall'antichita, dai giorni pit remoti. Percio Dio li mettera in potere altrui fino a
quando colei che deve partorire partorira; e il resto dei tuoi fratelli ritornera ai figli di
Israele. Egli stara la e pascera con la forza del Signore, con la maesta del nome del
Signore suo Dio. Abiteranno sicuri perché egli allora sara grande fino agli estremi confini
della terra». Che questo testo abbia un’interpretazione messianica e che sia gia stata
compresa come tale nel contesto giudaico ci € attestato, per esempio, dal capitolo 2 del
Vangelo di san Matteo. Ricordate i Magi che arrivano a Gerusalemme: la stella sparisce,
pongono la domanda al re Erode sul luogo della nascita del nuovo re. Erode, come dice
il Vangelo, riunisce i sommi sacerdoti e gli scribi del popolo, cioé riunisce, potremmo
dire, il “magistero” giudaico dell'epoca, che da la risposta giusta: «A Betlemme di Giudea,

perché cosi e scritto per mezzo del profeta» (Mt 2, 5), cioé Michea.

Siccome i Vangeli hanno una struttura storica, questo testo attesta che era
riconosciuto nell'ambito delle guide, dei capi del popolo giudaico che uno degli elementi,
degli indizi che avrebbe rivelato il Messia era il fatto che sarebbe dovuto nascere a
Betlemme, perché cosi aveva detto il profeta Michea. Dunque, che sia cosi, i Vangeli ce
lo confermano non solo da un punto di vista dogmatico (e ci danno la certezza che
quella profezia va letta cosi), ma anche da un punto di vista storico: nel contesto
giudaico abbiamo una risposta pacifica, nota, conosciuta. E lo stesso ci attesta anche il
Vangelo di san Giovanni, al cap. 7, quando Gesu va al tempio e grida: «Chi ha sete venga
a me e beva» (Gv 7, 37). E il Vangelo continua: «All'udire queste parole, alcuni fra la gente
dicevano: “Questi e davvero il profeta!”. Altri dicevano: “Questi ¢ il Cristo!”. Altri invece
dicevano: “Il Cristo viene forse dalla Galilea? Non dice forse la Scrittura che il Cristo verra
dalla stirpe di Davide e da Betlemme, il villaggio di Davide?"». Ciog, il riferimento & alla
stirpe di Davide, quindi a Isaia 11, e a Betlemme, quindi a Michea 5. Ancora una volta
abbiamo un Vangelo, quello di Giovanni, che nel suo valore storico ci attesta la
discussione che c'era tra la gente. Matteo ci testimonia la risposta sicura dei capi del
popolo, Giovanni ci presenta le opinioni che erano diffuse tra la gente. Anche il popolo
sapeva che il Messia non poteva venire dalla Galilea: loro sapevano che Gesu era galileo,

percio non poteva essere il Messia... Perché non poteva essere il Messia? Perché il



Messia doveva venire dalla stirpe di Davide e da Betlemme.

Dunque, sono due testi che ci confermano la lettura messianica di questa
profezia. Ma attenzione: questa profezia di Michea 5 non ci presenta solo il Messia ma
anche - versetto 2 - «colei che deve partorire partorira». Di nuovo abbiamo in qualche
modo la compagna, la Madre del Redentore. E il Messia ad essere presentato in questa
profezia, ma sempre con lo “sfondo” della Madre. Tra l'altro, & interessante il fatto che
I'espressione «colei che deve partorire» nella Vulgata viene resa in modo corretto con un
participio presente, parturiens, la partoriente: quando la partoriente partorira. Se
ricordate , la parturiens non & semplicemente una donna che
sta per partorire ma e colei che e costituita nello stato di chi & gravida, che porta in sé il
bambino. E ci richiama la ‘almah del cap. 7 del profeta Isaia che abbiamo presentato la
scorsa volta. Li abbiamo la vergine partoriente e gravida e qui abbiamo di nuovo il

richiamo a questa partoriente: quindi, colei che & partoriente partorira.

E un'immagine, quella che troviamo nel profeta Michea, che & ben presente
nella tradizione giudaica appunto come associazione al Messia. Il Messia €
accompagnato dalla donna (Genesi 3), € accompagnato dalla ‘almah, dalla vergine
partoriente e gravida (Isaia 7); il Messia come germoglio spunta dalla radice, dal tronco,
quindi € accompagnato da questa figura verginale (Isaia 11); e adesso troviamo la
vergine che deve partorire e che partorira, in relazione a colui che deve essere «il
dominatore in Israele, le sue origini sono dall'antichita, dai giorni eterni» (Michea 5, 1);
dall'eternita, a indicare che il Messia affonda le sue radici nell'eternita. E un‘altra
immagine che traduce quella della profezia di Isaia al re Acaz, quando gli dice di
chiedere un segno che si estenda dalle profondita alle altezze; qui invece troviamo
questa immagine dei giorni che sono dall'antichita, dall'eternita, a indicare ancora una
volta che la partoriente sara la partoriente non semplicemente di un uomo, ma di
qualcuno che ha le sue origini nell'eternita, quindi di Dio stesso. Di nuovo troviamo

questa immagine della divina maternita.

Dunque queste due profezie vanno a corroborare questa idea forte della co-
presenza del Messia profetizzato e di sua Madre. Il Messia in queste profezie ha
sempre una funzione di liberatore: deve schiacciare la testa al serpente, mostrare la
vittoria contro tutte le potenze avverse che vogliono soffocare il regno di Giuda (Isaia 7);
Isaia 11 indica la permanenza di questo popolo come una radice, come un tronco
tagliato, ma da cui nasce il Messia, quindi di nuovo c'e questa immagine di una vittoria,
di una resistenza nonostante i poteri di questo mondo; e in Michea c'e il segno del

dominatore di Israele e di colui che in qualche modo é venuto per dominare, ma non


https://lanuovabq.it/it/la-vergine-concepira-il-testo-del-video

come fanno i dominatori di questo mondo, bensi € veramente Dominus e quindi ha un
trionfo sulle potenze del male, sulle potenze di questo mondo. Vedete che c'e sempre
questa connotazione di lotta che ci indica la missione di redenzione, perché il Redentore
e colui che riscatta, libera e quindi sconfigge colui che teneva schiavo colui che viene
liberato. Quando é presentata questa immagine noi troviamo sempre, connessa a
guesta immagine - non parallelamente ad essa -, la figura della donna, della vergine
partoriente, della radice di lesse, della partoriente che deve partorire: troviamo sempre

questa connessione.

Ancora una volta abbiamo aggiunto un tassello importante di queste profezie
mariane dirette, che la prossima volta andremo a chiudere, per poi lasciare spazio ad
un altro approccio, sempre nella linea della profezia, ma in questo caso in riferimento a
figure femminili che anticipano la Santissima Vergine e anche a immagini che ritroviamo
nelle Scritture e che anticipano, velano e, mentre velano, svelano il mistero di Maria

Santissima.



