LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 163 - La trascrizione

La Passione del Signore (IV parte) - Il testo del

video

Luisella

Scrosati

Proseguiamo le nostre catechesi sulla passione del Signore. Oggi ci soffermiamo sulla

queestio 48 della Il parte della Summa. E una questione veramente densa e

particolarmente importante perché si concentra sulla modalita con cui la passione di


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Cristo ha portato i suoi effetti salvifici (che vedremo la prossima volta).

E una lezione importante perché spiegheremo concetti che purtroppo sembrano
svaniti nel contesto della predicazione ordinaria e addirittura osteggiati in alcuni
contesti teologici. Parleremo di soddisfazione, espiazione, redenzione, sacrificio: tutti
temi importantissimi che rivedremo a suo tempo quando parleremo del sacrificio
eucaristico. Quando si espone la dottrina necessariamente bisogna esporre un tratto
alla volta, ma la verita di cui parliamo é una verita unica e quindi bisogna imparare a
cogliere i legami delle diverse verita tra di loro, gli effetti che ciascuna verita ha sull'altra,
le loro relazioni, per cercare di avere il piu possibile una visione d’insieme e non perdersi
nei singoli dettagli; non perché i dettagli non siano importanti ma perché essi, una volta

conosciuti, vanno ricondotti all'insieme, all'unita.

Nell'art. 1 della queestio 48, san Tommaso si chiede se la passione di Cristo abbia
causato la nostra salvezza sotto forma di merito, cioé se abbia meritato la salvezza. Se
ricordate, , Ci eravamo soffermati su un punto particolare, ossia sulla
grazia di Cristo capo (queestio 8 della Ill parte della Summa). San Tommaso ritorna su
questo tema, perché diventa fondamentale per capire in che senso Cristo abbia
meritato per noi; che abbia meritato per Sé ¢ piu facile da comprendere, perché il
merito & personale: un mio atto merita qualche cosa di buono o di cattivo. San
Tommaso aveva riflettuto sull’'unione intima tra Cristo e le sue membra, cosi da dire che
la grazia di Cristo, in quanto capo delle membra, in qualche modo fluisce sulle membra.

Ora, qui ritorna questo concetto importantissimo.

Leggiamo la parte principale, il corpo di questo art. 1: «La grazia fu data a Cristo
non solo in quanto persona singolare ma anche in quanto capo della Chiesa, cioé in
modo che da lui ridondasse sulle sue membra. Percio le azioni compiute da Cristo
stanno tanto a lui quanto alle sue membra, come le azioni di un altro uomo costituito in
grazia stanno a lui personalmente» (lll, g. 48, a. 1). Questa singolare e unica unione tra
Cristo e le sue membra fa si che «le azioni compiute da Cristo stanno tanto a lui quanto
alle sue membra»; ed e per questo che Tommaso conclude dicendo che «Cristo con la
sua passione merito la salvezza non soltanto per sé, ma anche per tutte le sue membra»
(ibidem).

Ciog, il merito che il Signore acquisisce con la propria passione non € un merito
che rimane solo nella propria persona, ma ridonda su tutte le membra del suo corpo
mistico, perché Egli € costituito capo del corpo. Dobbiamo aiutarci a comprendere
richiamando I'immagine del corpo. Il bene che io posso fare al mio capo ridonda sul

corpo in generale, perché il capo, potremmo dire, € un centro di unificazione di tutte le


https://lanuovabq.it/it/la-grazia-di-cristo-capo-il-testo-del-video

membra del corpo. Analogamente, Cristo in rapporto a noi che siamo le sue membra.
Questo e un testo importantissimo: capite 'importanza che ha nella vita di un uomo il
fatto di rimanere, dimorare in Cristo. Queste parole - rimanere, dimorare, restare - le
troviamo ad abundantiam nel Vangelo di san Giovanni: «Rimanete in me»; «Chi rimane in

me...», eccetera.

E solo nella misura in cui si rimane in Cristo, cioé si rimane in quella unione che si
ha con 'adesione a Cristo nella fede e nella rigenerazione battesimale, che si puo
beneficiare di cio che e del capo; e dunque in questo caso i meriti di Cristo diventano
meriti che vengono trasferiti nelle membra. In questo senso ¢ corretto affermare che la
passione di Cristo ha provocato, ha ottenuto la nostra salvezza sotto forma di merito, di
vero e proprio merito, da intendere come il merito del capo che si trasferisce alle

membra. Quindi, rimanendo uniti al capo si partecipa del suo merito, il merito di Cristo.

Nell'art. 2, san Tommaso si domanda se la passione di Cristo abbia causato la
salvezza sotto forma di soddisfazione. Dunque, art. 1: sotto forma di merito, art. 2: sotto

forma di soddisfazione.



Cosa vuol dire soddisfazione, soddisfare? |l termine viene da satis-facere, ciog in
sostanza: “restituire a sufficienza a chi e stato offeso da qualcosa”. Qui ritorna un tema
importante su cui piu volte ho insistito, perché & una delle cose che non sentiamo quasi
piu nell'annuncio cristiano: noi uomini abbiamo un debito da soddisfare. Soddisfare vuol
dire in sostanza restaurare un ordine di giustizia che & stato violato. Ora, lasoddisfazione
che Cristo offre con la sua passione € una soddisfazione piu chesufficiente,
sovrabbondante. Leggiamo dalla Summa: «Cristo, accettando la passione percarita e per
obbedienza [su questo vi rimando alla ], offri aDio un bene
superiore a quello richiesto per soddisfare tutte le offese del genereumano. Primo, per
la grandezza della carita con la quale volle soffrire [dunque, lamisura della soddisfazione
e data dalla misura della carita; e la misura della carita inCristo € infinita,
sovrabbondante]. Secondo, per la nobilta della sua vita, che era la vitadelluomo-Dio e
che egli offriva come soddisfazione». a sua persona, la sua vita era lavita non
semplicemente di un grande uomo bensi dell'uomo-Dio. E dunque questarealta
teandrica, questa comunione della divinita con 'umanita ha fatto si che cio che éstato
offerto in soddisfazione ha la misura di Dio, quindi una misura infinita, piu che
sovrabbondante. «Terzo, per l'universalita delle sue sofferenze e la grandezza dei dolori
accettati [ , spiegando in che senso il Signore hasofferto
tutti i dolori]. Per queste tre ragioni la soddisfazione offerta dal Signore e

sovrabbondante» (lll, g. 48, a. 2).

Nella risposta alla prima obiezione, san Tommaso di nuovo reitera la verita
dell'unione tra Cristo e le sue membra: «ll capo e le membra formano come un’unica
persona mistica. Percio la soddisfazione di Cristo appartiene a tutti i suoi fedeli che ne
sono le membra» (Ill, g. 48, a. 2, ad 1). Qual era I'obiezione? L'obiezione era: la
soddisfazione di un peccato, quindi la restituzione all'offeso in modo almeno
proporzionato, deve essere fatta dalla persona che ha commesso la colpa. Ora, qui
abbiamo che Cristo, che non ha commesso alcuna colpa, offre la soddisfazione al posto
nostro che non siamo in grado di offrire una soddisfazione sufficiente. Ma, di nuovo,
quello che rende possibile che la soddisfazione di Cristo si trasferisca a noi che
realmente siamo i debitori & 'unione tra il capo e le membra. Dunque, cosi come
l'unione tra il capo e le membra trasferisce alle membra i meriti del capo, cosi la stessa
unione fa si che sia trasferita alle membra la soddisfazione. La soddisfazione infinita,
sovrabbondante offerta da Cristo, viene trasferita a noi. Quindi, possiamo dire che noi
facciamo nostra la sua soddisfazione, ma non per un semplice atto della nostra volonta
ma in virtu di questa unione tra Cristo e le sue membra. Dunque, vediamo la centralita

di questa unione mistica, dove “mistica” non vuol dire fittizia, teorica, ma indica una


https://lanuovabq.it/it/la-passione-del-signore-iii-parte-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/la-passione-del-signore-ii-parte-il-testo-del-video

realta che ha una sua natura particolare: non un'unione fisica, ma non meno reale.

Voglio richiamare un testo della Caritas in veritate (n. 6), enciclica di papa
Benedetto XVI: «La giustizia e la prima via della carita o, com’ebbe a dire Paolo VI, “la
misura minima” di essa». Ho voluto richiamare questo testo perché, nel contesto in cui
viviamo, la giustizia & forse la realta piu dimenticata. Ci siamo riempiti cosi tanto la testa
di “misericordia” e “carita” da non renderci conto che la misericordia e la carita non
tolgono la giustizia, non ledono, non eliminano la giustizia, ma la presuppongono.
Appunto, la giustizia & la prima via della carita, & la “misura minima” della carita:
“minima” & un'espressione, a mio awviso, non troppo felice, ma va intesa nel senso che la
giustizia e il sostrato indispensabile della carita, come a dire: non ci puod essere carita,
non ci puod essere misericordia senza giustizia. E questo é I'ordine che Dio stesso ha
osservato: non ha rimosso l'ingiustizia rimuovendo la giustizia, facendo a meno della
giustizia, ma ha ripristinato la giustizia in una sovrabbondanza di misericordia. Questo é
il senso della soddisfazione. La soddisfazione dice un ordine di giustizia che doveva
essere riparato e che e stato riparato - e qui entra la carita infinita di Dio - da Dio stesso
nella persona del Figlio, che ha trasferito i suoi meriti, la sua soddisfazione nelle sue

membra unendole a Sé.

Questo, come vedete, & un tema centrale, importante: se noi eliminiamo la giustizia,
non comprendiamo piu la soddisfazione e non comprendiamo piu il concetto gemello

della soddisfazione, che e I'espiazione.

Cos’'eé I'espiazione? Questa € un'altra parola bandita dal vocabolario teologico; ma
I'espiazione e un concetto importante che € legato alla soddisfazione: una colpa richiede
un'espiazione, cioe un ristabilimento di un ordine di giustizia. Infatti la grande tradizione
della Chiesa parla di espiazione vicaria, che si lega a quello che abbiamo detto sulla
soddisfazione. Cioe, noi uomini non eravamo in grado di espiare perché I'ordine di
giustizia che abbiamo leso non era recuperabile da noi stessi. Detto in altro modo,
abbiamo combinato un danno che non eravamo in grado di riparare, perché |'offesa
dellumanita e un’offesa alla Maesta divina. Dunque, questo ordine richiedeva, per
essere ristabilito, riparato, un espiatore che fosse dalla parte delluomo, perché 'uomo
aveva peccato, ma fosse anche dalla parte di Dio, per il merito infinito che era in grado

di ottenere con la sua offerta e la sua espiazione. E appunto 'uomo-Dio e Gesu Cristo.



Perché parliamo di espiazione vicaria? Perché Gesu, espiando pur non avendo
peccato, ha portato su di Sé le nostre colpe e ha soddisfatto per quanti sono uniti a Lui,
alla sua persona. Dunque, da questa espiazione vicaria abbiamo la cosiddetta

propiziazione. Altro termine che non si puo piu dire, ma che & una realta.

Cosa vuol dire propiziazione? Vuol dire “rendere Dio propizio”. E chiaro che questo
termine non va inteso in modo banale, come se il Signore si fosse offeso e uno, con
qualche parola di convincimento, lo abbia convinto a fare la pace... Il senso & un altro. |l
senso e che questa espiazione ha nuovamente e realmente reso giusto 'uomo e quindi,
riparando questo ordine, Dio si rende propizio, nel senso che Dio puo ri-guardare con
benevolenza 'uomo, reso giusto. Agli occhi di Dio tutto cid che & ingiusto, empio,
malvagio, non pud avere uno sguardo propizio, questo € importante capirlo. Finché
'uomo non distanzia da sé I'empieta, I'ingiustizia, e non accetta di ritornare giusto per i
meriti di Cristo, che Cristo applica a lui in quanto membro del suo corpo, lo sguardo del
Signore non puo essere propizio. Quando invece questo torna ad essere propizio, non €
che avviene perché & cambiato il Signore, ma perché siamo cambiati noi. E importante
rimettere al centro della riflessione cristiana questo concetto, altrimenti non capiamo

I'esigenza di rimanere in Cristo e l'esigenza della vita sacramentale.

Nell'art. 3, abbiamo la terza forma con cui la passione del Signore ha ottenuto i suoi
effetti. Abbiamo visto il merito; poi la soddisfazione (e con essa abbiamo parlato

dell'espiazione e della propiziazione); la terza forma & il sacrificio.

Che cos'é il sacrificio? San Tommaso ci dice che «il sacrificio & propriamente un’opera
compiuta per rendere a Dio I'onore che a lui solo e dovuto al fine di placarlo» (lll, g. 48,
a. 3, co.). Questo “placare” va inteso nel senso che abbiamo visto prima, ciog il senso
della propiziazione e della soddisfazione: sono tutti concetti legati tra loro, con delle

sfumature diverse, ma intimamente legate.

Il sacrificio quindi & un'offerta che viene fatta a Dio e questa offerta viene
consumata, “distrutta”. Per capirci: € qualche cosa che viene dato esclusivamente a Dio e
non ritorna piu indietro alluomo; da qui il senso della sua consumazione. Pensiamo
all'olocausto che veniva offerto, all'uccisione della vittima animale: indica qualcosa che e
trasferito in Dio, qualcosa che 'uomo da a Dio e su cui 'uomo in qualche modo
trasferisce sé stesso per rendere a Dio 'onore che gli & dovuto. E un po’ come dire: “Tu

sei tutto, io da me sono nulla, da Te ricevo tutto”.

Ora, questo aspetto esteriore del sacrificio richiama un aspetto interiore, cio¢ Ia



carita di chi offre. Questo € importante. Dio non ha bisogno delle cose che gli offriamo,
ma, in cid che offriamo, Egli vede la carita con cui si fa I'offerta. Quindi 'aspetto
esteriore, importante, richiede un aspetto interiore, ancora pit importante. | due aspetti
sono legati, non e un aut-aut. Ricordiamo la nostra natura che e fatta di materia e di

spirito, di interno ed esterno, di materia e di intenzione, di volonta.

Un testo importantissimo dell’art. 3 richiama un passo del De Trinitate

di sant’Agostino, nel quale vengono messi in luce i quattro aspetti che caratterizzano il
sacrificio. «In ogni sacrificio si devono considerare quattro cose: a chi viene offerto, chi lo
offre, che cosa viene offerto, per chi viene offerto. Cosi I'unico e vero mediatore Gesu
Cristo volle riconciliarci con Dio mediante il sacrificio di pace, restando una cosa sola con
colui al quale l'offriva [primo aspetto: a chi?], unificando a sé gli uomini per i quali
I'offriva [per chi], ed essendo lui stesso l'unico offerente [chi offre] e l'unica vittima [cio

che viene offerto]».

I quattro aspetti - a chi é offerto, da chi, che cosa, per chi - sono uniti nella
persona del Signore. Perché il Signore & colui che offre, ma & anche colui che viene
offerto, & la stessa vittima sacrificale. E anche colui al quale viene offerto, essendo Dio,
ed e anche colui per il quale viene offerto, essendo uomo capo degli uomini, unito a noi
come il capo alle membra. Vedete in che senso possiamo dire che la passione del
Signore ottiene i suoi effetti, per mezzo del sacrificio di Cristo, in modo pieno. Nessuno e
nessun altro sacrificio € in grado di condensare questi quattro aspetti, perché
normalmente chi offre non e cio che é offerto, e chi offre non é colui al quale viene
offerto. C'@ sempre una distinzione tra questi quattro aspetti che in Cristo invece
coincidono nella sua persona. Egli € dunque il sacrificio per eccellenza, adempiendo in
Sé la totalita degli elementi che costituiscono un sacrifico; ed essendo un sacrificio, e
un‘opera che compie cio che e dovuto e rende propizio Colui al quale viene offerto.

Questo si ricollega a quanto abbiamo detto prima.

Quarto aspetto. Nell'art. 4, ci si chiede se Cristo abbia realizzato la nostra
salvezza sotto forma di redenzione. Che cos'e |a redenzione? La redenzione é I'atto di
riscattare ed & il prezzo stesso del riscatto. Quando parliamo di redenzione, vuol dire
che c'e qualcuno che riscatta e qualcosa che si riscatta. E si riscatta da che cosa? La
redenzione ¢ il riscattare da una schiavitu. E san Tommaso in questo articolo dice
chiaramente che il peccato ha reso 'uomo schiavo dello stesso peccato, come dice il
Signore nel Vangelo (cf. Gv 8, 34), e anche schiavo del demonio. L'essere schiavi del
peccato, cioe I'essersi distaccati, distolti con la propria volonta da Dio, ci rende in

qualche modo preda di qualcun altro e questo qualcun altro € il demonio. Dunque, &



una duplice schiavitu: verso il peccato e verso il demonio.

Questa schiavitu viene causata sempre in rapporto all'offesa che abbiamo fatto
a Dio, alla giustizia che abbiamo leso nei riguardi di Dio. Dunque, il testo e
estremamente importante, perché ci fa capire che il Signore & Redentore pienamente
perché e colui che offre ma & anche il prezzo stesso della redenzione, cioé il suo sangue
e il prezzo stesso della redenzione. Infatti, nell'art. 5, che si collega profondamente al
quarto, san Tommaso scrive che «a Cristo in quanto uomo appartengono tutte e due le
suddette cose in maniera immediata» (Ill, g. 48, a. 5). Quali erano le «suddette cose»?
L'atto del pagamento e il prezzo da pagare, due aspetti della redenzione. «Invece, come
a causa prima e remota, esse vanno attribuite a tutta la Trinita» (ibidem). Che cosa ci sta
dicendo qui san Tommaso? Ci sta dicendo che Cristo & Redentore perché & sia colui che
paga il prezzo del riscatto sia il prezzo del riscatto stesso, che ¢ il suo sangue. Dunque,
Cristo, nella sua umanita - diciamo “nella sua umanita” perché e con la sua carne
immolata, con il suo sangue versato che paga il prezzo del riscatto - € vero Redentore;
mentre in quanto Dio, insieme alle altre due persone della Trinita, & la causa prima della
redenzione. C'@ una causa prima e c'é chi realizza questa causa prima, che

propriamente il Redentore, cioeé nostro Signore.

Nell'art. 6 troviamo una distinzione importantissima, perché fonda il senso della
vita sacramentale della Chiesa: si tratta della distinzione tra causa principale e causa
strumentale. San Tommaso si chiede se la passione di Cristo sia stata la causa efficiente
della nostra salvezza e, per spiegare, ricorre a questa distinzione tra causa principale e
causa strumentale. Cerchiamo di capire il primo aspetto. Che cosa vuol dire causa
principale? “Principale” viene da primus e capio, cioe “prendere il primo posto”, possiamo
dire; in pratica, & cid da cui scaturisce qualche cosa. E evidente che come causa
principale della nostra salvezza noi abbiamo Dio, perché ¢ da Dio, dalla Trinita, che

scaturisce la nostra salvezza.

E tuttavia questa salvezza che scaturisce da Dio, dalla vita trinitaria delle tre persone
divine, passa per una causa strumentale. Una causa che fa da mezzo, da strumento,
eppure necessaria. Qual & questa causa strumentale? San Tommaso ci dice che
«essendo l'umanita di Cristo strumento della divinita [lo abbiamo visto quando abbiamo
parlato della realta teandrica del Signore, cioé la sua umanita era strumento della sua
divinita, essendo la sua umanita congiunta alla persona del Verbo, alla seconda persona
della Trinital, ne consegue che tutte le azioni e le sofferenze di Cristo producevano
strumentalmente, in virtu della divinita, la salvezza dell'uomo» (lll, g. 48, a. 6). Quindi, cio

che e causato in modo principale, come principio, nella vita intradivina passa allo



strumento, all'umanita congiunta al Verbo incarnato e causa in questo modo la salvezza
delluomo. Dunque, due cause: la causa principale e la causa strumentale. La causa
strumentale & connessa alla causa principale in virtu dell'lncarnazione: e da qui

'umanita del Signore diviene causa strumentale.

Ora, qual é I'obiezione che viene fatta? L'obiezione e: come fa la passione del
Signore, che € avvenuta in un luogo e in un tempo ben preciso, ad entrare in contatto
con coloro che devono essere salvati? San Tommaso dice: «Pur essendo corporale, la
passione di Cristo ha tuttavia una virtu di ordine spirituale per la sua unione con la
divinita». (Ill, g. 48, a. 6, ad 2) Dunque, & corporale ed e spirituale, non € o l'una o l'altra,
ma entrambe. Continua san Tommaso: «Essa [la passione di Cristo] rivela la sua efficacia
mediante un contatto spirituale» (ibidem). Dio & al di fuori di ogni tempo e di ogni spazio;
la passione del Signore, coinvolgendo la sua umanita, la sua corporeita, € collocata nel
tempo e nello spazio, ma Colui che offre e soffre & la persona divina che e fuori dal
tempo e dallo spazio o, meglio, che ingloba in Sé ogni tempo e ogni spazio. «E cosi essa
rivela la sua efficacia mediante un contatto spirituale: cioé mediante la fede e i
sacramenti della fede» (ibidem). Qui abbiamo il punto cruciale per capire il senso dei
sacramenti della Chiesa, che avremo modo di vedere meglio piu avanti. | sacramenti
sono efficaci in virtu di questa unione della causa strumentale che e 'umanita di Cristo,
che e unita alla divinita e che quindi € in grado di raggiungere ogni spazio e ogni tempo.

Vedete la ricchezza infinita di questo articolo.



A mo’ di conclusione, san Tommaso, nella risposta alla terza obiezione all'art. 6,
racchiude un po’ tutti gli aspetti che abbiamo visto in questa queaestio molto ricca e
complessa: «La passione di Cristo in rapporto alla sua divinita agisce come causa
efficiente [causa prima, principale]; in rapporto alla volonta dell'anima di Cristo, agisce
come causa meritoria [lo abbiamo visto all'inizio]; in rapporto alla carne stessa di Cristo
[cioe alla sua corporeita], agisce sotto forma di soddisfazione, in quanto grazie ad essa
siamo liberati dal reato della pena; agisce invece sotto forma di redenzione in quanto
con essa siamo liberati dalla schiavitu della colpa; e infine agisce sotto forma disacrificio,
in quanto per mezzo di essa siamo riconciliati con Dio» (lll, q. 48, a. 6, ad 3).Vedete
dunque come vengono riuniti, ricollegati tutti gli aspetti che abbiamo visto: lacausa
efficiente della nostra salvezza, nella sua divinita; la causa strumentale nella suaumanita
e dunque meritoria quanto alla volonta, alla carita che ha animato Cristo nellasua
offerta; in forma di soddisfazione, quanto alla sua carne offerta, al suo sangueofferto;
sotto forma di redenzione, in quanto Cristo e sia colui che redime sia il riscattostesso, il
prezzo del riscatto con cui ci libera dalla schiavitu; e infine sotto forma disacrificio, che ci

riconcilia con Dio, ci rende nuovamente propizio il Signore.

La prossima volta vedremo quali sono gli effetti della passione del Signore.



