BUSSOLA(?)QUOTIDIA

Direttore Riccardo Cascioli

L'ANALISI

La neo-Chiesa di Rahner e la resa al mondo

01_02_2018

Stefano
Fontana

Per I'importanza delle questioni trattate, pubblichiamo ampi stralci della relazione che il

professor Stefano Fontana avrebbe dovuto tenere in una conferenza il 2 febbraio a Ferrara,

poi annullata.

(...) La Chiesa ha bisogno della teologia, perché da essa dipende la sua coerenza nella

visione e nella trasmissione della verita rivelateci da Gesu Cristo. Queste infatti hanno


https://lanuovabq.it/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana

bisogno prima di tutto di essere comprese e possono essere fedelmente trasmesse solo
se vengono comprese rettamente e questa retta comprensione viene poi difesa

(apologia). Per tutto questo la Chiesa ha bisogno della teologia. (...)

La Chiesa coltiva e tramanda un sapere - non una gnosi ma un sapere - e per
questo ha bisogno della luce della teologia. La teologia, pero, si avvale dello strumento
della filosofia come ricordato anche dalla Fides et Ratio. Non € possibile fare teologia
senza utilizzare la concettualita filosofica, e quando si pretendesse di prescindere da cio
si finirebbe ugualmente per utilizzare, anche allinsaputa, qualche filosofia. Da qui deriva
la questione grave cui facevo riferimento: se vengono utilizzate filosofie incompatibili
con la fede cristiana e possibile che la consapevolezza che la Chiesa ha di sé e delle
verita rivelate e da trasmettere nella loro corretta comprensione cambino. E’ possibile

una visione diversa delle verita del depositum fidei.

Ammettiamo che nei seminari si inizi ad insegnare filosofie shagliate, o
incomplete sul piano razionale e dannose per la fede sul piano teologico: ne derivera
che i seminaristi, che poi diventeranno sacerdoti e qualcuno di loro diventera anche
vescovo, vengano non formati ma deformati. Ammettiamo che questo fenomeno si
allarghi a macchia d'olio e che salga ai vertici ecclesiastici... allora potremmo ritrovarci a
credere in una Chiesa diversa, senza essercene nemmeno accorti, in modo graduale, per
convinzione e non per costrizione, dallinterno della Chiesa e non dall'esterno.
Potremmo non solo dimenticare ma anche dimenticare di esserci dimenticati.
Potremmo essere condotti a credere in una religione nuova pensando di credere ancora
in quella dei nostri genitori e degli apostoli. In questo caso nella Chiesa si potrebbe
verificare una apostasia diffusa, silenziosa, convinta ma in modo inconsapevole, non

avvertita.

Cio che si proponeva il modernismo era in fondo proprio questo. Esso fu un
fenomeno squisitamente filosofico, prima che teologico, che si proponeva di cambiare la
Chiesa attraverso la Chiesa stessa, in modo consenziente e apparentemente innocuo,
per una specie di evoluzione del pensiero teologico stesso. La rivelazione avverrebbe
nell’autocoscienza credente dei fedeli e, cambiando la filosofia, questa autocoscienza

credente si evolvera verso esiti nuovi. | credenti potranno credere senza piu credere.

Facciamo il caso di alcuni tra i problemi piu scottanti oggi nella Chiesa. Se si
adopera la filosofia proposta dalla Fides et Ratio e, nella sostanza, da sempre utilizzata
dalla Chiesa, vale a dire una filosofia capace di sguardo metafisico, il peccato & la morte

dell'anima e non si pud accedere alla Comunione in questo stato; 'adulterio € un atto



intrinsecamente ingiusto e non ci sono situazioni che lo rendano accettabile agli occhi di
Dio; la contraccezione & una forma di violenza che contraddice la finalita unitiva del
matrimonio; 'omosessualita € contraria alla legge del Creatore e quindi non puo essere

riconosciuta dall'autorita politica né benedetta dalla Chiesa ... e cosi via.

Ma se si parte invece da una filosofia esistenzialista, allora il quadro cambia
completamente: il peccato non & la morte dell'anima perché quello di anima e un
concetto metafisico obsoleto; il peccato & un concetto ambiguo perché nell'esistenza
concreta, date le molteplici interferenze subite, non si pud mai sapere quando si € in
stato di peccato; I'adulterio va giudicato nelle situazioni circostanziali e non in assoluto
perché non esistono “i divorziati risposati” ma questo, quello, quell'altro divorziato
risposato (come disse il cardinale Kasper ai Sinodali); la legge naturale fa seguito al
concetto di “natura” che pero & campato in aria dato che, esistenzialmente parlando,
'uomo & solo e tutto esistenza; un percorso di discernimento per i divorziati risposati
diventa allora possibile anche con l'accesso all'Eucarestia pur rimanendo nella situazione
di convivenza more uxorio, perché nell'esistenza tutto e reversibile ed € impossibile
formulare giudizi su situazioni oggettive di peccato, dato che queste non esistono ma
esistono solo storie personali da accompagnare una ad una senza giudicare. Come si
vede, una diversa filosofia fa vedere le cose della morale e della fede in modo molto

diverso. Cambiando la filosofia di approccio, cambiano anche la dogmatica e la morale.

Sono abbastanza sicuro che questo processo non solo é in corso ma anche che &
molto avanzato. Mi tranquillizza il fatto che la Chiesa possiede risorse inimmaginabili da
noi, perd non riesco a non preoccuparmi per le conseguenze che questo processo
comporta. Se mi guardo intorno devo riscontrare molti segnali di questo cambiamento.
La pastorale e diventata dottrina piu della dottrina: vengono sanzionati coloro che non
si allineano alla pastorale e non coloro che non si allineano alla dottrina, che invece
vengono premiati. Il magistero invece di confermare nella fede tende a seminare dubbi,
con l'idea che un cattolicesimo non inquieto sia meritevole di sospetto. Su molti
elementi tradizionali della dottrina sia dogmatica che morale si tergiversa, li si dimentica
oppure li si contraddice: chi puo parlare di principi non negoziabili oggi, dopo soli alcuni
anni dalle “dimissioni” del Pontefice che ha coniato I'espressione? La Chiesa si apre al
mondo, perd anche con i pranzi in navata, con l'indifferenza rispetto alle collaborazioni
con gruppi e singole personalita anticristiane (bisogna collaborare con tutti, si dice), con
I'accettazione da parte di tanti dell'agenda radicale (chi avrebbe mai pensato che fosse
ritenuto possibile essere cattolici e radicali nello stesso tempo?), mentre si assolutizzano
temi discrezionali (come lo jus soli) e si relativizzano temi assoluti o quanto meno non li

Si presenta piu come tali. Il come & diventato piu importante del cosa: impegni pubblici



dei fedeli per una buona causa vengono liquidati perché il modo non sarebbe
dialogante ma “muscolare”. Influire sulle leggi tramite una presenza pubblica di fede
sarebbe da considerarsi ideologico ed infatti nel nostro Paese sono state di recente
approvate leggi profondamente ingiuste anche con il voto di parlamentari cattolici nel

totale silenzio dei vertici ecclesiastici.

Bastino questi pochi cenni a mostrare che il processo di cui parlavamo sopra € in
uno stadio piuttosto avanzato di sviluppo. Sono i segni della “Nuova Chiesa di Karl
Rahner”. L'ingresso nella teologia cattolica di concetti filosofici con essa incompatibili ha
molti profeti e padri, ma il principale & senz'altro il teologo tedesco Karl Rahner, morto
nel 1984, che ha rinnovato totalmente la comprensione della fede cattolica e che ha
influito enormemente sulla teologia contemporanea e sulla prassi ecclesiale in modo
diretto e in modo indiretto tramite i suoi allievi e sostenitori - molti dei quali oggi
vescovi e cardinali - e tramite le varie scuole filosofiche che si sono diramate dal suo
pensiero. Per citare un fatto recente: il prof. don Maurizio Chiodi che qualche settimana
fa ha sostenuto che la contraccezione in alcuni casi & persino doverosa, contrastando
cosi la Humanae vitae di Paolo VI, di cui peraltro si sta programmando una revisione, ha
fatto proprio riferimento alla “svolta antropologica” di Rahner. Gia nel 1972 Rahner
aveva avanzato molte delle pretese dell'attuale progressismo cattolico: parroci eletti dal
basso, sacerdozio femminile, possibilita per un cattolico di votare a favore dell’'aborto,

preti sposati, non obbligatorieta del precetto festivo espresso in un Comandamento.

Cosa sta all'origine della svolta rahneriana? Sta 'accettazione della filosofia di Kant,
di Hegel e di Heidegger soprattutto. Il punto fondamentale pud essere espresso cosi: la
rivelazione di Dio avviene in modo completamente storico e 'uomo la apprende da
dentro la sua situazione storica ed esistenziale. Certamente anche la Chiesa ha sempre
parlato di una storia della salvezza, Dio si rivela mediante eventi storici, compreso
I'evento Gesu Cristo, ma in questo modo Dio rivela verita a-storiche, eterne, assolute,
che non sono soggette al cambiamento storico dato che della sua parola nemmeno uno
lota passera. L'uomo che ascolta il messaggio di Dio e che segue Gesu Cristo ha accesso
allimmutabilita delle verita e delle realta cui Dio ha voluto renderlo partecipe. Nella
storia 'uomo ha accesso alla trascendenza, sia sul piano della conoscenza sia sul piano
della vita di grazia. L'uomo é storico, ma non completamente, egli € “capace di Dio” e Dio

lo conferma in questa sua capacita sollevandolo su un piano metafisico.

Nella nuova prospettiva rahneriana non é piul cosi. L'uomo é solo storia e Dio non
si rivela con dei contenuti di verita metastorici, con una dottrina che rimanga immutata,

rivelando dei dogmi che la Chiesa fissa in modo eternamente valido. Dio si rivela



nell'apriori esistenziale in cui 'uomo si trova inserito. L'uomo é totalmente storico
perché egli & dentro i problemi che si pone, ne fa parte, non vede dall'alto le cose ma
dall'interno e quindi non ha uno sguardo disinteressato e oggettivo, ha sempre qualcosa
alle spalle che orienta e relativizza la sua esistenza. Dio si rivela li, nelle esperienze, nei
fatti, negli incontri, nei processi, nei successi, nei problemi, nelle difficolta che 'uomo

incontra vivendo semplicemente da uomo accanto ad altri uomini.

La prima cosa da osservare é che Dio si rivela non nella Chiesa ma nel mondo.
Anche nella Chiesa ma nel senso che anche essa & nel mondo. La storia della salvezza
non comincia con Abramo, ossia con la storia sacra, ma & cominciata da subito nella
storia dell'umanita ossia come storia profana. Non c'é differenza tra storia sacra e storia
profana. La Chiesa non ha privilegi o primogeniture. Su molte questioni che interessano

a Dio il mondo ¢ piu avanti della Chiesa e la Chiesa deve imparare dal mondo.

Il rapporto tra la Chiesa e il mondo cambia: |a Chiesa non ha come compito di
salvare il mondo e di infondergli qualcosa che essa sola ha, perché Dio si rivela ed ¢
presente anche fuori della Chiesa, nell'esistenza in quanto tale, & presente prima che
'uomo faccia la scelta di credere o non credere. Dio & presente prima della scelta
religiosa o della scelta atea, & presente prima della scelta per I'una o per l'altra religione.
Non é la scelta religiosa che apre a Dio e non sono le scelte atee che chiudono a Dio. Il
credente cammina insieme al non credente e ai credenti delle altre religioni perché Dio
si rivela non enunciando dei contenuti nozionali, un Credo, Dio si rivela atematicamente

a tutti gli uomini.

Nasce qui la nozione di “cristiani anonimi”. Dio si rivela non nelle risposte ma nelle
domande. L'esistenza & questionabile e in questo questionare si rivela Dio in quanto nel
questionare 'uomo fa esperienza di Dio, di qualcosa che non pud essere chiuso in un
concetto, in una definizione dogmatica, in una formula. La questionabilita e di tutti e
quindi tutti sono cristiani anonimi, senza sapere di esserlo e senza chiamarsi cosi. La
Chiesa deve essere aperta a tutti: ai credenti, agli atei, ai credenti nelle altre religioni, ai
credenti in altre culture o in altri stili di vita, senza piu barriere all'ingresso. Deve essere
aperta a tutti non solo in senso pastorale ma in senso dottrinale. Il concetto di eresia
sparisce e della Chiesa fanno parte tutti, anche quelli che negano Dio. La comunita

cristiana € una comunita di uomini e niente di piu.

Le cattedre dei non credenti, il sincretismo del dialogo interreligioso, |'idea che
non ci debba piu essere il regolare e il non regolare nella Chiesa, la prassi ormai abituale
di mettere in questione tutto tranne la questionabilita, l'idea che la Chiesa docente

debba imparare dalla Chiesa discente e che la Chiesa debba porsi solo in ascolto del



mondo, la celebrazione della Pentecoste come “festa dei popoli” e non come festa del
“Popolo nuovo” nutrito dallo Spirito Santo, la secolarizzazione delle liturgia ... trovano in

queste idee di Rahner la loro origine.

La rivelazione non é finita, ma @ una continua evoluzione storica. | dogmi non
sono verita universalmente e assolutamente vere fuori della situazione esistenziale in
cui vengono compresi. E la comprensione del dogma fa parte del dogma stesso, perché
'uomo non conosce mai in modo assoluto, ma sempre conoscendo insieme all'oggetto
anche se stesso come soggetto. Ecco perché oggi molti pensano che si debba
interpretare il magistero precedente alla luce di quello piu recente, che il Vaticano Il
imponga di rileggere tutta la tradizione cattolica alla luce della modernita, che 'ultimo
pontificato sia la chiave di lettura di quelli precedenti. Nasce cosi una specie di
“positivismo cattolico”: ogni evento ecclesiale o magisteriale, in quanto e l'ultimo, ha
anche in sé la propria giustificazione ed & esso a gettare luce sulla tradizione e non
viceversa. E' evidente che in questo modo del dogma si da una interpretazione
storicistica ed evoluzionistica e che il concetto di tradizione viene completamente
svuotato. Tutti siamo in cammino verso una religione sempre nuova, la categoria dei
segni dei tempi diventa ambigua e fuorviante, le differenze tra le religioni sbiadiscono

ed anche i confini tra fede ed ateismo.

Tra tutti gli ambiti che abbiamo esaminato, quello che forse risulta oggi piu di
spinta verso la “nuova Chiesa di Karl Rahner” e la priorita assunta dalla pastorale
rispetto alla dottrina. E' la conclusione di un lungo processo di pensiero che é
cominciato molto tempo prima con la priorita dell'esistenza sull'essenza, e della volonta
sullintelletto. Un tempo si pensava che si agisse in base a cio che si e (agere sequitur esse
) e che si opera in base a cio che si pensa. In seguito, invece, si € pensato che si & in base
a cosa si fa e che si pensa in base a come si opera. E' capitato cosi che la pastorale non e
piu intesa come applicazione della dottrina, ma diventa essa stessa fonte di dottrina. La
prassi della Chiesa diventa prioritaria rispetto alla sua dottrina. | vescovi si intendono
come pastori nel senso di curarsi delle pecore ma non piu nel senso di proteggerle dai
lupi. Spesso gli autori di scelte pastorali strane ed eccentriche sono presentati come
profeti di una nuova dottrina. Se un sacerdote di strada dice eresie ma aiuta i
tossicodipendenti € considerata da apprezzare. Del sacerdote che sta ore in
confessionale e non ha fondato nessuna opera di assistenza sociale in convenzione col

comune e considerato inattuale.

(...) L'esistenza non presenta elementi strutturali sempre uguali, ma una polvere
di situazioni tutte diverse con cui bisogna entrare in rapporto individuale. Da qui

I'emergenza del discernimento pastorale privo di categorie, cieco in un certo senso,



perché proprio dalla prassi del discernimento emergera qualche verita condivisa. Nella
priorita della pastorale sulla dottrina si evidenzia come la Chiesa di Rahner sia
veramente “nuova”, una neo-Chiesa che ha poco o nulla a che fare con la Chiesa. Si
comprende cosi anche la divisione ormai endemica dentro la Chiesa, la incomprensione

reciproca, a partire dal linguaggio adoperato. Su molte cose ormai non ci si capisce piu.



