BUSSOLA(Z)QUOTIDIZ&

Direttore Riccardo Cascioli

La lezione di Wojtyta

Il volto di Gesu, la luce per il nostro millennio

Ermes

Dovico

«ll tuo volto, Signore, io cerco» [Sal 27 (26), 8]. Le parole del Salmista risuonano con

particolare intensita questo martedi che precede il Mercoledi delle Ceneri e, quindi,
coincide con il giorno indicato da Gesu, nelle rivelazioni alla beata Maria Pierina de
Micheli, per celebrare la festa del Suo Volto Santo. Una festa ancora poco diffusa nella

Chiesa (come la Nuova Bussola ha piu volte riferito) e che e perlopiu limitata all'iniziativa


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/ermes-dovico
/it/ermes-dovico
/it/ermes-dovico
https://lanuovabq.it/it/tag/volto-santo

di sacerdoti devoti e di qualche istituto religioso con il carisma specifico dell'adorazione
del Volto Santo.

Eppure, questa devozione si va pian piano radicando tra i fedeli, nutriti dai molti
riferimenti al volto divino nelle Sacre Scritture, dalla diffusione di immagini, medaglie e
che richiamano quanto vissuto e sofferto da Nostro Signore nella Sua
sacra umanita; e, ancora, nutriti dalla vita di un numero crescente di santi che ci
indicano il volto di Gesu come fonte di ogni guarigione e beatitudine. Tra loro abbiamo
diversi mistici e anche un papa del nostro tempo, san Giovanni Paolo Il, nel cui
magistero troviamo una decisa esortazione alla Chiesa ad affrontare le sfide del mondo
secolarizzato ripartendo dalla centralita di Cristo nella storia e, in particolare, dalla

contemplazione del Suo volto.

In questo senso risulta prezioso riscoprire I'insegnamento che il grande pontefice
polacco ci ha lasciato nella , 0ssia la lettera apostolica pubblicata il
6 gennaio 2001, in chiusura del Grande Giubileo del Duemila. Qui, il richiamo al volto di
Gesu non si fonda su qualche citazione estemporanea, bensi attraversa tutto il
documento e ne occupa l'intera seconda parte (Nmi 16-28), che ci mostra il volto del
Salvatore quale cerniera tra 'umano e il divino, tra la nostra vita qui sulla terra e
I'«<intimita della vita trinitaria» (come la definisce Wojtyta), alla quale Dio ci ha chiamati a

partecipare attraverso I'lncarnazione di Suo Figlio.

Parlando alla Chiesa che si affaccia nel nuovo millennio, san Giovanni Paolo Il
riflette sullampia eredita dell’esperienza giubilare e, a proposito del suo «nucleo
essenziale», scrive: «Non esiterei ad individuarlo [questo nucleo] nella contemplazione
del volto di Cristo: lui considerato nei suoi lineamenti storici e nel suo mistero, accolto
nella sua molteplice presenza nella Chiesa e nel mondo, confessato come senso della
storia e luce del nostro cammino» (Nmi 15). In modo simile ai pellegrini Greci che si
rivolsero all'apostolo Filippo con una precisa richiesta - «vogliamo vedere Gesu» (Gv
12,21) - Wojtyta ci dice che «gli uomini del nostro tempo, magari non sempre
consapevolmente, chiedono ai credenti di oggi non solo di “parlare” di Cristo, ma in

certo senso di farlo loro “vedere”». Questo & il compito proprio della Chiesa di sempre.

Ma come fare oggi? Avvertiva il Santo Padre: «La nostra testimonianza sarebbe,
tuttavia, insopportabilmente povera, se noi per primi non fossimo contemplatori del suo
volto». La Sposa di Cristo deve dunque necessariamente procedere nel solco della sua
grande tradizione spirituale, quello di contemplare e trasmettere agli altri le cose
contemplate, come insegnava san Tommaso d’Aquino. Questa fecondita e possibile solo

se si permette alla grazia di lavorare in noi, attraverso «|'esperienza del silenzio e della


https://lanuovabq.it/storage/docs/litanie-del-volto-santo.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html

preghiera» (Nmi 20); e se si attinge, come ci ricorda ancora Giovanni Paolo Il, ai Vangeli
che ci restituiscono con forza i tratti essenziali del mistero di Cristo, vero Dio e vero

uomo, il quale realizza il disegno di salvezza.

Un disegno che passa dal Getsemani e poi dal Golgota, mostrandoci il volto dolente
di Gesu: un volto baciato a tradimento da Giuda, schiaffeggiato, ricoperto di sputi,
coronato di spine, impastato di terra e di sangue; un volto che quindi chiama i fedeli a
riparare le offese a Lui arrecate e a consolarlo. Scrive Wojtyta: «<La contemplazione del
volto di Cristo ci conduce cosi ad accostare l'aspetto pit paradossale del suo mistero,
quale emerge nell'ora estrema, I'ora della Croce. Mistero nel mistero, davanti al quale
I'essere umano non puo che prostrarsi in adorazione». Questo paradosso trova il suo
culmine nel grido di Gesu crocifisso - Eloi, Eloi, lema sabactani? (Dio mio, Dio mio, perché
mi hai abbandonato?) - che riprende le parole iniziali del Salmo 21 (22), un grido troppo
spesso letto a senso unico. In realta esso, spiega il papa polacco, «si illumina con il senso
dell'intera preghiera, in cui il Salmista unisce insieme, in un intreccio toccante di
sentimenti, la sofferenza e la confidenza». La prima, dovuta al peccato, con cui 'uomo
respinge 'amore divino; la seconda, data invece dall'abbandono fiducioso nelle mani del
Padre.

Per penetrare questo mistero, un aiuto fondamentale viene dai santi, cioé di coloro
che, facendosi imitatori di Gesu, hanno sperimentato nella loro vita la compresenza, da
un lato, della beatitudine e, dall'altro, del dolore (frutto della vicinanza a Dio e della
partecipazione alla Sua opera redentrice). La Novo millennio ineunte cita, non a caso, una
santa che ha molto da dirci sulla devozione che la festa di oggi mette in risalto, ossia
Teresa di Gesu Bambino e del Volto Santo. «Nostro Signore nell'orto degli Ulivi godeva di
tutte le gioie della Trinitd, eppure la sua agonia non era meno crudele. E un mistero -
afferma santa Teresina (Ultimi colloqui) - ma le assicuro che, da cid che provo io stessa,

ne capisco qualcosa».

Ma com’é vero che il volto oltraggiato di Gesu richiede riparazione, é
altrettanto vero che Egli é il Risorto e quindi - ci ricorda Giovanni Paolo Il - noi fedeli
camminiamo verso la contemplazione del Suo volto glorioso. Ecco perché, al cuore della
lettera apostolica, la santita (realizzabile in ogni condizione di vita) € descritta come la
prospettiva che la Chiesa deve indicare continuamente al mondo, ben sapendo che essa
non si fonda su idee e formule astratte, ma su «una Persona, e la certezza che essa ci
infonde: /o sono con voi! Non si tratta allora di inventare un “nuovo programma”. |l
programma - spiega Wojtyta - c'é gia: € quello di sempre, raccolto dal Vangelo e dalla
viva Tradizione. Esso si incentra, in ultima analisi, in Cristo stesso, da conoscere, amare,

imitare, per vivere in lui la vita trinitaria, e trasformare con lui la storia fino al suo



compimento nella Gerusalemme celeste».



