Ora di dottrina / 192 - La trascrizione

Il Protovangelo - 1l testo del video

[Me not found or type unknown


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati

Luisella
Scrosati

Continuiamo il nostro percorso di indagine in qualche modo contemplativa e anche di
studio di Maria Santissima. Come avevo accennato |a scorsa volta, iniziamo una sezione
a cui dedicheremo qualche domenica, relativa alle profezie mariane nelle Sacre
Scritture. Questa presenza di Maria nell’Antico Testamento & un po’ il corollario del fatto
che Dio ha predestinato in un unico decreto Cristo con Maria: dove abbiamo la
predestinazione di Cristo all'incarnazione redentrice, |i troviamo anche la Madre di Dio.
Dunque, noi abbiamo traccia di questa predestinazione eterna nei testi delle Sacre

Scritture.

E le Sacre Scritture, come gia dicevamo in una precedente lezione sui principi della
mariologia, devono essere approcciate in quel loro senso pieno con cui la Chiesa le ha
sempre recepite e interpretate. Solo con questa modalita - e vedremo di volta in volta
che cosa essa significa - noi potremo cambiare la nostra percezione delle cose. Spesso,

infatti, soprattutto da parte dei protestanti, viene mossa un’obiezione di questo tipo:


/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/la-predestinazione-di-maria-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/i-principi-della-mariologia-il-testo-del-video

“Ma se Maria e cosi importante come affermano i cattolici o una parte di loro, come
dovremmo dire oggi (perché nel mondo cattolico si & diffusa inspiegabilmente una
posizione di incomprensione della vastita, grandezza e profondita del mistero di Maria),

perché su dilei c'e@ pochissimo nelle Sacre Scritture?”.

Noi andremo a vedere che invece su Maria non c'é pochissimo, ma moltissimo
nelle Sacre Scritture. Ovviamente non stiamo dicendo che in ogni passo delle Sacre
Scritture sia presente il mistero di Maria, pero potremo vedere che c'@ una marcatissima
connotazione mariana delle Scritture e come Maria venga presentata o preannunciata in
alcuni snodi-chiave delle Scritture. Quindi, quello che noi stiamo cercando di fare, oltre
che fondare nei testi delle Scritture quello che sara poi lo sviluppo della dottrina, &
un‘operazione apologetica nel senso piu bello e genuino del termine, per mostrare che
le Scritture parlano eccome di Maria; e questi testi fondano quelli che sono i grandi
dogmi pronunciati dalla Chiesa e che la Chiesa - preghiamo che lo faccia - potra
pronunciarsi anche in futuro sulla dottrina relativa a Maria Santissima e al suo posto

nella storia della salvezza.

Cominciamo con una distinzione classica tra quelle che sono le profezie dirette e
le profezie indirette. Cosa sono le profezie dirette? Sono quelle che indicano
direttamente nelle loro parole la figura di Maria Santissima; in esse la figura della
Madonna e annunciata direttamente tramite la parola profetica. E di questi testi, come
vedremo oggi, il piu importante, che e il fondamento di tutti gli altri, & il Protovangelo
(Genesi 3, 15); vedremo poi il famoso testo del capitolo 7 di Isaia, «la vergine concepira e
partorira un figlio», e altri testi di questo tenore. Poi abbiamo le profezie indirette, che
non sono meno importanti, ma cambia la modalita di preannuncio; nelle profezie
indirette Maria & espressa tramite figure, cioé non mediante espressioni verbali che
parlano di lei, ma figure, che possono essere persone - persone che sono dei tipi che
anticipano Maria, pensiamo per esempio a Giuditta - oppure possono essere degli
oggetti, delle cose, oppure dei simboli. Il ventaglio & piuttosto ampio e spero di riuscire a

comunicarvi la ricchezza della presenza di Maria nelle Scritture.

Ora, iniziamo appunto a vedere questo testo fondamentale che é stato
chiamato Protovangelo, cioe¢ il testo di Genesi 3, 15; & la famosa profezia che Dio da
subito dopo la caduta dei progenitori, quando maledice il serpente e pronuncia le
famose parole: «lo porro inimicizia tra te e la donna, tra la tua stirpe e la sua stirpe. Ella
ti schiaccera il capo, tu le insidierai il calcagno». Ci sono diverse versioni, ma
sostanzialmente questo ¢ il testo. Questa profezia € un po’ la madre di tutte le profezie

veterotestamentarie su Maria Santissima e ne & come il fondamento, non solo perché e



la prima che appare seguendo la successione dei versetti e dei libri delle Scritture, ma

perché é proprio una sorta di archetipo di tutte le altre profezie.

Anzitutto c'é una particolarita evidente: a parlare é Dio stesso. Dio qui non parla
attraverso una mediazione, ad esempio per bocca dei profeti, ma & Lui stesso che parla,
che si esprime con queste parole. Secondo motivo di singolarita di questo testo & che
esso precede in qualche modo I'Antica Alleanza. Siamo nei primi capitoli del libro della
Genesi, quindi non abbiamo ancora l'alleanza con Mose, non abbiamo ancora la
benedizione di Abramo, non abbiamo neppure la benedizione di Nog; siamo proprio alle
origini e dunque € un mistero che proprio per la sua collocazione indica la sua
destinazione universale, verso tutti gli uomini di tutti i tempi. Terzo aspetto: il testo di
Genesi 3, 15 da un tono mariano a tutta la storia della salvezza. Perché trovare qui
immediatamente questa profezia, in questo punto strategico del primo libro delle
Scritture, del primo libro del Pentateuco, alle origini della storia umana, dopo la
creazione dell'uomo e della donna e la loro caduta, ci fa capire che tutta la storia che
seguira, tutta la storia della salvezza sara caratterizzata da questi tre personaggi che
vengono presentati in questa profezia: il serpente, evidentemente in azione
antagonistica, tentatrice; la donna; il seme della donna. Questi sono i tre protagonisti
della storia della salvezza, di cui uno sara definitivamente sconfitto, mentre gli altri due
saranno i trionfatori e sconfiggeranno quel serpente che invece aveva vinto nel paradiso
terrestre a scapito del primo uomo e della prima donna. Questo & il grande quadro in

cui si colloca questo testo straordinario della Genesi.

Facciamo alcune considerazioni interpretative, perché questo € un testo che &
stato fortemente discusso quasi in ogni suo dettaglio, a volte in modo interessante,
costruttivo, altre volte un po’ meno; e non c'e da stupirsi: essendo il testo che parla della
sconfitta del serpente da particolarmente fastidio alla “parte del serpente”, dunque &
owvio che susciti una reazione di questo tipo, un tentativo di sminuirne in qualche modo
la portata. Vediamo dunque alcune di queste considerazioni interpretative. Non pochi
biblisti e teologi ritengono che la donna di cui si parla in questo testo non sia Maria
Santissima ma Eva, oppure, in Eva, la donna in generale; e ancora ritengono che il seme

di questa donna, la stirpe di questa donna sia 'umanita.

Un'altra questione riguarda il soggetto che schiaccia la testa al serpente: molti
ritengono che a schiacciare il serpente non sia la donna, ma il seme della donna;

dunque, secondo questa interpretazione, non e “ella” bensi “la stirpe”, “il seme” a

schiacciare il capo al serpente.

Partiamo dal magistero della Chiesa, perché noi stiamo facendo principalmente



delle catechesi che si rivolgono a cattolici che dunque dovrebbero avere un occhio di
riguardo verso il magistero ordinario della Chiesa, soprattutto laddove questo magistero
tende in qualche modo a ripetersi e confermarsi su alcuni dati. Quando noi andiamo a
vedere il magistero, troviamo che in non pochi testi strategici il versetto di Genesi 3, 15 e
inequivocabilmente inteso come un testo che riguarda il mistero di Cristo e di Maria

Santissima.

Un primo testo che mi sembra importante richiamare é quello della Ineffabilis
Deus, cioé¢ la bolla dogmatica che defini il dogma delllmmacolata Concezione. In questa
bolla troviamo scritto che «la Santissima Vergine, strettamente e ineffabilmente
congiunta con Cristo, fu con Lui e per Lui I'eterna nemica del serpente velenoso, e lo
vinse pienamente schiacciandogli il capo con il suo piede immacolato». Piu oltre, la
stessa bolla dice: «La Beatissima Vergine schiaccio il capo velenoso del crudelissimo
serpente, apportando cosi al mondo la salvezza». Ciog, per due volte, in questa bolla
dogmatica, il magistero ci indica che, nella lettura della Chiesa, e chiaro che quella
donna e quel seme sono Maria e Cristo. Ed ¢ altrettanto chiaro che & Maria, con Cristo e
per Cristo, a schiacciare il capo del serpente con il suo piede immacolato. Dunque,
questa interpretazione non & un‘interpretazione di qualche scrittore devoto, ma ha un

fondamento importante nel magistero della Chiesa.

In un’enciclica di papa Leone XIlll, Augustissima Virginis Maria, c'¢ un riferimento,
neanche troppo implicito, a Gn 3, 15: «Al principio dei secoli, allorché a causa del loro
peccato i nostri parenti imbrattarono sé stessi e tutta la loro discendenza con una
macchia comune [il riferimento ¢ al peccato originale], 'augusta Vergine Maria fu
costituita come arra della salvezza e della restaurazione futura». Cioé, Leone XIII ci dice
che quando viene commesso il peccato originale, e inizia questa propagazione degli
effetti della colpa su tutta la discendenza umana, li, come pegno, arra di salvezza, viene
mostrata la Madonna per quella restaurazione che sarebbe venuta nella pienezza dei
tempi. Quindi il riferimento al Protovangelo non é letterale, ma & piuttosto chiaro ed

esplicito.

Leone XIlIl ha scritto veramente tante encicliche sulla Madonna e sul Santo
Rosario; e veramente speriamo e preghiamo che il papa che porta il suo stesso nome,
Leone XIV, possa regalare alla Chiesa altri nuovi testi, ricchi della grande tradizione della

Chiesa per illuminare questo mistero bellissimo e salvifico della Madonna.

Ancora, san Pio X, nell'enciclica Ad diem illum, in cui tra I'altro parla anche
esplicitamente della Madonna come Corredentrice, dice cosi: «Noi sentiamo che ella e

quella Vergine potentissima che con il piede verginale schiaccio il capo del serpente



infernale». Ancora una volta troviamo dunque un testo molto esplicito.

Un altro testo importante é I'enciclica Divini Redemptoris, di papa Pio XI, che
conferma questa lettura, dicendo che «I'lmmacolata Madre di Dio, come un giorno
schiaccio il capo del serpente infernale, cosi € sempre un presidio sicurissimo». L'ultimo
testo che voglio citarvi - ma potremmo proseguire perché ci sono anche testi di san
Giovanni Paolo Il che parlano di questo, abbiamo fatto necessariamente una sintesi - &
la costituzione apostolica Munificentissimus Deus, che proclama un altro grande dogma,
quello dell’Assunzione di Maria Santissima al Cielo. In questo testo noi troviamo che
papa Pio Xl conferma che «Maria Santissima, strettissimamente congiunta quale nuova
Eva al nuovo Adamo in quella battaglia contro il nemico infernale che, com’era predetto
nel Protovangelo, si sarebbe conclusa con una pienissima vittoria sul peccato e sulla
morte (...)», eccetera. Ciog, il testo ci dice chiaramente che il Protovangelo parla del
nuovo Adamo e della nuova Eva, di Cristo e di Maria, parla di una battaglia e di una
vittoria; € un testo importante, questo di Pio XlI, perché richiama la struttura della
Ineffabilis Deus ma la mette a fondamento di quest'altro dogma, I'Assunzione di Maria.
Perché? Che cos’é in fondo I'Assunzione della Madonna al Cielo? Non & altro che la
vittoria di Maria Santissima non solo sul demonio e sul peccato - da cui I'lmmacolata
Concezione - ma anche sulla morte. Il peccato originale, che nasce dal cedimento alla
seduzione del maligno, comporta il peccato e con esso la morte. Quindi nellAssunzione
noi abbiamo la vittoria sull’'ultimo nemico che, come dice san Paolo, & la morte: un
nemico che é gia sconfitto in Cristo e nella Madonna, perché entrambi sono stati
profetizzati come coloro che dovevano schiacciare la testa al serpente e dunque non
potevano minimamente essere sporcati 0 assoggettati allopera del tentatore né nel
peccato né nella morte. Sebbene Cristo sia morto e, probabilmente, anche Maria
Santissima, quando parliamo di morte qui parliamo del frutto della morte, cioé di quella
separazione dell'anima dal corpo dove il corpo viene consegnato alla terra: la vittoria
definitiva sulla morte & la risurrezione della carne che non morira piu. Questo lo

vediamo gia nel mistero dell’Ascensione di Cristo al Cielo e dellAssunzione di Maria.

Quindi, questi sono alcuni testi che € importante conoscere per comprendere come
la Chiesa interpreti il testo di Gn 3, 15 quali prefigurazione di Cristo e di Maria, come i
personaggi li indicati sono chiaramente Cristo e Maria e come la Chiesa legittimi
l'interpretazione secondo cui a schiacciare la testa del serpente e direttamente Maria

Santissima, evidentemente con Cristo e in Cristo.

Ancora, la Chiesa legittima questa interpretazione nella liturgia: per esempio,

nella festa delllmmacolata Concezione, alcune antifone del rito antico legittimano



questa interpretazione. L'antifona al Benedictus nel giorno della solennita
delllmmacolata riporta precisamente il Protovangelo: «Ait Dominus Deus ad serpentem:
inimicitias ponam inter te et mulierem, et semen tuum et semen illius: ipsa conteret caput
tuum, alleluia O Disse il Signore al serpente: Porro inimicizia fra te e la donna, fra la tua
stirpe e la sua: essa ti schiaccera la testa, alleluia». Nell'antifona ai secondi vespri si
contempla in qualche modo il mistero delllImmacolata; ricordiamoci sempre che la
liturgia e la presenza del mistero non il ricordo, percido molto spesso nelle antifone ai
secondi vespri troviamo il termine hodie, cioé “oggi”, seguita dal mistero che si sta
celebrando liturgicamente. Il terzo hodie di questa antifona, dice cosi: Hodie contritum est
ab ea caput serpentis antiqui, cioé «oggi e stato schiacciato da lei il capo dell'antico
serpente», con riferimento esplicito al Protovangelo e alla sua realizzazione
nelllmmacolata Concezione; questo concepimento immacolato schiaccia la testa del
serpente che non puo nulla nei confronti di Maria Santissima. Dunque, vedete come la
Chiesa nel suo magistero e nella sua liturgia - e gli esempi potrebbero continuare -

conferma questo tipo di lettura.

Un tipo di lettura che troviamo ed é fondato in molti Padri della Chiesa. Anche
qui e stato obiettato che la maggior parte dei Padri non da questo tipo di
interpretazione; il che € anche vero, ma cido non pone un problema, nel senso che molti
Padri danno un’interpretazione morale di questo testo, altri danno un’interpretazione
cristologica; cioé danno due interpretazioni che non escludono quella mariologica, che
pure troviamo nei Padri. Cioe, i Padri, soprattutto quando interpretano le Scritture,
hanno approcci molto diversi: abbiamo dei Padri piu marcatamente morali nella loro
interpretazione dei testi, altri che si distinguono piu per la loro interpretazione
tipologica; e nell'interpretazione cristologica non é esclusa ma é fondata quella

mariologica. Quindi il fatto che non tutti ne parlino non & un problema, evidentemente.

Sono stati contati almeno 12 Padri - dunque non sono pochi - che danno
un’interpretazione mariologica. Ricordiamo per esempio sant'lreneo, sant’Efrem il
Siro e san Leone Magno. A questi va aggiunta la versione della Vulgata, cioe la versione
latina delle Sacre Scritture ad opera di san Girolamo. Quando san Girolamo fa
riferimento a chi schiaccera la testa del serpente, usa come pronome ipsa, mentre nella
Vetus Latina, cioe nella piu antica traduzione in latino delle Scritture, nella Settanta, che
traduce in greco il testo ebraico, il pronome era ipse, quindi al maschile. Ma san
Girolamo usa ipsa, al femminile. Il che fa capire che anche san Girolamo vedesse in

questo testo una prefigurazione di Maria Santissima.

Ora, una piccola precisazione su questo fatto. || testo ebraico ha un pronome



maschile o uno femminile? La Settanta, cioé la versione in greco dell’Antico Testamento,
e la Vetus Latina riportano qui un pronome maschile, mentre la Vulgata appunto riporta
un pronome femminile. Abbiamo anche alcuni Padri, come sant'Ireneo, che,
anteriormente alla versione di san Girolamo, usano il femminile, quindi attribuiscono
questo pronome a Maria Santissima. Com’e la situazione? Quando uno va a vedere il
testo ebraico si accorge che c'@ un pronome maschile. Allora si potrebbe dire che &
sbagliata I'interpretazione al femminile? No. In realta, in una interessante grammatica
dell'ebraico biblico (cf. Paul Jotion, Grammaire de I'hébreu biblique, Pontificio Istituto
Biblico, 1947, 39¢) si pud notare come nel Pentateuco numerose volte lo stesso
pronome maschile venga letto e interpretato anche come un pronome femminile.
Dunque, questa ambivalenza del testo ebraico ha molto probabilmente dato origine a
questi due filoni, il che a buon conto non sono propriamente contrapposti tra loro,
perché questo schiacciare la testa al serpente - che & evidentemente I'opera congiunta
della donna e della sua stirpe - puo essere attribuito alla stirpe direttamente o alla
mediazione della donna; non c’e una contraddizione insanabile su queste due
interpretazioni, che nella storia della Chiesa hanno entrambe una loro legittimita, ma nel
magistero della Chiesa noi vediamo che questo testo attribuisce alla Madonna il ruolo di

schiacciare la testa al serpente.

Non solo, c’é anche la tradizione iconografica. Anche la tradizione iconografica,
quando si reitera, esprime anche il sensus fidelium: sono innumerevoli le immagini che
rappresentano la Madonna nell'atto di schiacciare la testa al serpente o al drago. Quindi,
con buona pace, non si pud pensare di eliminare l'interpretazione del magistero, della
liturgia, della tradizione iconografica in nome dell'interpretazione di un pronome tra
I'altro non decisiva e non esclusiva. Dunque, ci atteniamo a questo filone che ha dei

fondamenti.

L'ultima considerazione che volevo fare per oggi € questa: perché la donna di cui si
parla nel Protovangelo non puo essere Eva? La scelta che fa il magistero, 'applicazione
della liturgia, l'interpretazione data da alcuni Padri, la tradizione iconografica, sono
basate su nulla? Su un sentimento? No, ci sono delle ragioni. Quella donna non puo
essere Eva anzitutto perché per Eva - riprendiamo per esempio la Lettera ai Romani, al
cap. 5, dove ¢ evidente che san Paolo presenta la caduta come I'emblema della sconfitta
contro il serpente, non della vittoria - non c'e una lettura nell’Antico Testamento, nella
tradizione rabbinica, da cui san Paolo attinge, che abbia mai indicato Eva come colei che
avrebbe vinto il serpente, che si sarebbe riscattata dalla caduta. Inoltre, il verbo ¢ al
futuro: «Ella ti schiaccera il capo». Dunque, mostra un evento che doveva ancora

avvenire. E poi perché il senso cristologico, che é fortemente fondato in questo testo,



come troviamo in moltissimi Padri, in cui il seme, la stirpe si riferiscono a Cristo, trascina
con sé quello mariologico perché Cristo € il seme certamente non di Eva. E il parallelo
Adamo-Cristo, sempre in questa ottica, ci fa capire che c'é pure un secondo parallelo:
Eva-Maria. Dunque, ci sono degli elementi che ci portano a ritenere come non fondata
I'interpretazione secondo cui quella donna sarebbe Eva. Tra l'altro € un'interpretazione
che sostanzialmente non si trova nei Padri, nella Chiesa, nel suo magistero, nella sua

liturgia.

La prossima volta torneremo su questo aspetto e vedremo una cosa importantissima
e cioé che anche il Nuovo Testamento interpreta il testo del Protovangelo in senso

mariano. E poi vedremo le conseguenze di questa interpretazione.



