
leone XIV

Il Giubileo delle corali e una lettera apostolica su

Nicea

BORGO PIO 24_11_2025

È un'omelia tutta incentrata sul canto quella di Leone XIV nella solennità di Cristo Re,

che ieri, 23 novembre, ha visto radunati coristi e musicisti in San Pietro per il Giubileo

delle corali (all'indomani della memoria di santa Cecilia). Ed esordisce citando le parole

di un inno liturgico, Vexilla Regis: «“Dalla Croce egli regna” come Principe della pace e Re

https://lanuovabq.it/it/borgo-pio
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/homilies/2025/documents/20251123-messa-cristo-redelluniverso.html


di giustizia che, nella sua Passione, rivela al mondo l’immensa misericordia del cuore di

Dio. Quest’amore è anche l’ispirazione e il motivo del vostro canto».

«Le grandi civiltà ci hanno fatto dono della musica affinché possiamo dire ciò che

portiamo nel profondo del nostro cuore e che non sempre le parole possono

esprimere», osserva il Papa. Il canto è «espressione naturale e completa dell’essere

umano: la mente, i sentimenti, il corpo e l’anima qui si uniscono insieme per comunicare

le cose grandi della vita» ed esprime l'amore – «Cantare amantis est», diceva

sant'Agostino («il canto è proprio di chi ama») – «ma anche il dolore, la tenerezza e il

desiderio». Nella liturgia «il canto esprime l’invocazione e la lode, è il “cantico nuovo” che

Cristo Risorto innalza al Padre, rendendone partecipi tutti i battezzati, come un unico

corpo animato dalla Vita nuova dello Spirito». Per Leone XIV «il coro è un po’ un simbolo

della Chiesa che, protesa verso la sua meta, cammina nella storia lodando Dio». E cita

sant'Ignazio di Antiochia per mostrare come «le voci diverse di un coro si armonizzano

tra loro dando vita ad un’unica lode, simbolo luminoso della Chiesa, che nell’amore

unisce tutti in un'unica soave melodia». 

Il tema dell'unità ritorna nella lettera apostolica In unitate fidei, promulgata nella

solennità di Cristo Re, con lo sguardo rivolto all'imminente viaggio in Turchia in

occasione dei 1700 anni dal Concilio di Nicea, «che proclamò nel 325 la professione di

fede in Gesù Cristo, Figlio di Dio. È questo il cuore della fede cristiana. Ancor oggi nella

celebrazione eucaristica domenicale pronunciamo il Simbolo Niceno-costantinopolitano,

professione di fede che unisce tutti i cristiani» e che «ci dà speranza nei tempi difficili

che viviamo», turbolenti come nel IV secolo quando, «insieme all’unità della Chiesa era

minacciata anche l’unità dell’Impero». Alcuni dei vescovi presenti «portavano ancora i

segni delle torture subite durante la persecuzione».

Ricorrendo a due parole greche per esprimere le verità della fede – «“sostanza” ( 

ousia) e “della stessa sostanza” ( homooúsios)» – il Concilio niceno «non ha voluto

sostituire le affermazioni bibliche con la filosofia greca», al contrario, se ne servì «per

affermare con chiarezza la fede biblica distinguendola dall’errore ellenizzante di Ario.

L’accusa di ellenizzazione non si applica dunque ai Padri di Nicea, ma alla falsa dottrina

di Ario e dei suoi seguaci. In positivo, i Padri di Nicea vollero fermamente restare fedeli

al monoteismo biblico e al realismo dell’incarnazione. Vollero ribadire che l’unico vero

Dio non è irraggiungibilmente lontano da noi, ma al contrario si è fatto vicino e ci è

venuto incontro in Gesù Cristo».

Nella professione di fede, il Papa si sofferma in particolare sul verbo descendit,

«discese»: il Credo «non ci parla dunque del Dio lontano, irraggiungibile, immoto, che

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html


riposa in sé stesso, ma del Dio che è vicino a noi, che ci accompagna nel nostro

cammino sulle strade del mondo e nei luoghi più oscuri della terra», spogliandosi «della

sua maestà infinita». Un fatto che «rivoluziona le concezioni pagane e filosofiche di Dio»,

così come un'altra espressione «particolarmente rivelatrice»: «l’affermazione biblica "si

fece carne", precisata inserendo la parola "uomo" dopo la parola "incarnato". Nicea

prende così le distanze dalla falsa dottrina secondo cui il Logos avrebbe assunto solo un

corpo come rivestimento esterno», ma si è fatto uomo, con corpo e anima, perché noi

fossimo divinizzati. «La divinizzazione non ha nulla a che vedere con l’auto-deificazione

dell’uomo. Al contrario, la divinizzazione ci custodisce dalla tentazione primordiale di

voler essere come Dio. Ciò che Cristo è per natura, noi lo diventiamo per grazia».


