
NATALE 2025

«Il Bimbo nel presepe è davvero il Figlio di Dio»

ECCLESIA 25_12_2025

Benedetto 

XVI

"Il Signore mi ha detto: "Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato"". Con queste parole del

Salmo secondo, la Chiesa inizia la Santa Messa della veglia di Natale, nella quale

celebriamo la nascita del nostro Redentore Gesù Cristo nella stalla di Betlemme. Una

volta, questo Salmo apparteneva al rituale dell'incoronazione dei re di Giuda. Il popolo

d'Israele, a causa della sua elezione, si sentiva in modo particolare figlio di Dio, adottato

https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/it/benedetto-xvi
/it/benedetto-xvi


da Dio. Siccome il re era la personificazione di quel popolo, la sua intronizzazione era

vissuta come un atto solenne di adozione da parte di Dio, nel quale il re veniva, in

qualche modo, coinvolto nel mistero stesso di Dio. Nella notte di Betlemme queste

parole, che erano di fatto più l'espressione di una speranza che una realtà presente,

hanno assunto un senso nuovo ed inaspettato. Il Bimbo nel presepe è davvero il Figlio di

Dio. Dio non è solitudine perenne, ma, un circolo d'amore nel reciproco darsi e

ridonarsi, Egli è Padre, Figlio e Spirito Santo.

Ancora di più: in Gesù Cristo, il Figlio di Dio, Dio stesso, Dio da Dio, si è fatto 

uomo. A Lui il Padre dice: "Tu sei mio figlio". L'eterno oggi di Dio è disceso nell'oggi

effimero del mondo e trascina il nostro oggi passeggero nell'oggi perenne di Dio. Dio è

così grande che può farsi piccolo. Dio è così potente che può farsi inerme e venirci

incontro come bimbo indifeso, affinché noi possiamo amarlo. Dio è così buono da

rinunciare al suo splendore divino e discendere nella stalla, affinché noi possiamo

trovarlo e perché così la sua bontà tocchi anche noi, si comunichi a noi e continui ad

operare per nostro tramite. Questo è Natale: "Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato".

Dio è diventato uno di noi, affinché noi potessimo essere con Lui, diventare simili a Lui.

Ha scelto come suo segno il Bimbo nel presepe: Egli è così. In questo modo impariamo a

conoscerlo. E su ogni bambino rifulge qualcosa del raggio di quell'oggi, della vicinanza di

Dio che dobbiamo amare ed alla quale dobbiamo sottometterci - su ogni bambino,

anche su quello non ancora nato.

Ascoltiamo una seconda parola della liturgia di questa Notte santa, questa volta

presa dal Libro del profeta Isaia: "Su coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce

rifulse" (9, 1). La parola "luce" pervade tutta la liturgia di questa Santa Messa. È

accennata nuovamente nel brano tratto dalla lettera di san Paolo a Tito: "È apparsa la

grazia" (2, 11). L'espressione "è apparsa" appartiene al linguaggio greco e, in questo

contesto, dice la stessa cosa che l'ebraico esprime con le parole "una luce rifulse":

l'"apparizione" - l'"epifania" - è l'irruzione della luce divina nel mondo pieno di buio e

pieno di problemi irrisolti. Infine, il Vangelo ci racconta che ai pastori apparve la gloria di

Dio e "li avvolse di luce" (Lc 2, 9). Dove compare la gloria di Dio, là si diffonde nel mondo

la luce. "Dio è luce e in Lui non ci sono tenebre", ci dice san Giovanni (1 Gv 1, 5). La luce è

fonte di vita.

Ma luce significa soprattutto conoscenza, significa verità in contrasto col buio della

menzogna e dell'ignoranza. Così la luce ci fa vivere, ci indica la strada. Ma poi, la luce, in

quanto dona calore, significa anche amore. Dove c'è amore, emerge una luce nel

mondo; dove c'è odio, il mondo è nel buio. Sì, nella stalla di Betlemme è apparsa la



grande luce che il mondo attende. In quel Bimbo giacente nella stalla, Dio mostra la sua

gloria - la gloria dell'amore, che dà in dono se stesso e che si priva di ogni grandezza per

condurci sulla via dell'amore. La luce di Betlemme non si è mai più spenta. Lungo tutti i

secoli ha toccato uomini e donne, "li ha avvolti di luce". Dove è spuntata la fede in quel

Bambino, lì è sbocciata anche la carità - la bontà verso gli altri, l'attenzione premurosa

per i deboli ed i sofferenti, la grazia del perdono. A partire da Betlemme una scia di luce,

di amore, di verità pervade i secoli. Se guardiamo ai santi - da Paolo ed Agostino fino a

san Francesco e san Domenico, da Francesco Saverio e Teresa d'Avila a Madre Teresa di

Calcutta - vediamo questa corrente di bontà, questa via di luce che, sempre di nuovo, si

infiamma al mistero di Betlemme, a quel Dio che si è fatto Bambino. Contro la violenza

di questo mondo Dio oppone, in quel Bambino, la sua bontà e ci chiama a seguire il

Bambino.

Insieme con l'albero di Natale, i nostri amici austriaci ci hanno portato quest'anno

anche una piccola fiamma che avevano acceso a Betlemme, per dirci: il vero mistero del

Natale è lo splendore interiore che viene da questo Bambino. Lasciamo che tale

splendore interiore si comunichi a noi, che accenda nel nostro cuore la fiammella della

bontà di Dio; portiamo tutti, col nostro amore, la luce nel mondo! Non permettiamo che

questa fiamma luminosa accesa nella fede si spenga per le correnti fredde del nostro

tempo! Custodiamola fedelmente e facciamone dono agli altri! In questa notte, nella

quale guardiamo verso Betlemme, vogliamo anche pregare in modo speciale per il

luogo della nascita del nostro Redentore e per gli uomini che là vivono e soffrono.

Vogliamo pregare per la pace in Terra Santa: Guarda, Signore, quest'angolo della terra

che, come tua patria, ti è tanto caro! Fa' che lì rifulga la tua luce! Fa' che lì arrivi la pace!

Con il termine "pace" siamo giunti alla terza parola-guida della liturgia di 

questa Notte santa. Il Bambino che Isaia annuncia è da lui chiamato "Principe della

pace". Del suo regno si dice: "La pace non avrà fine". Ai pastori si annuncia nel Vangelo

la "gloria di Dio nel più alto dei cieli" e la "pace in terra...". Una volta si leggeva: "...agli

uomini di buona volontà"; nella nuova traduzione si dice: "...agli uomini che egli ama".

Che significa questo cambiamento? Non conta più la buona volontà? Poniamo meglio la

domanda: Quali sono gli uomini che Dio ama, e perché li ama? Dio è forse parziale? Ama

forse soltanto alcuni e abbandona gli altri a se stessi? Il Vangelo risponde a queste

domande mostrandoci alcune precise persone amate da Dio. Ci sono persone singole -

Maria, Giuseppe, Elisabetta, Zaccaria, Simeone, Anna ecc. Ma ci sono anche due gruppi

di persone: i pastori e i sapienti dell'Oriente, i cosiddetti re magi.

Soffermiamoci in questa notte sui pastori. Che specie di uomini sono? Nel loro



ambiente i pastori erano disprezzati; erano ritenuti poco affidabili e, in tribunale, non

venivano ammessi come testimoni. Ma chi erano in realtà? Certamente non erano

grandi santi, se con questo termine si intendono persone di virtù eroiche. Erano anime

semplici. Il Vangelo mette in luce una caratteristica che poi, nelle parole di Gesù, avrà un

ruolo importante: erano persone vigilanti. Questo vale dapprima nel senso esteriore: di

notte vegliavano vicino alle loro pecore. Ma vale anche in un senso più profondo: erano

disponibili per la parola di Dio, per l'Annuncio dell'angelo. La loro vita non era chiusa in

se stessa; il loro cuore era aperto. In qualche modo, nel più profondo, erano in attesa di

qualcosa, in attesa finalmente di Dio. La loro vigilanza era disponibilità - disponibilità ad

ascoltare, disponibilità ad incamminarsi; era attesa della luce che indicasse loro la via. È

questo che a Dio interessa. Egli ama tutti perché tutti sono creature sue. Ma alcune

persone hanno chiuso la loro anima; il suo amore non trova presso di loro nessun

accesso. Essi credono di non aver bisogno di Dio; non lo vogliono. Altri che forse

moralmente sono ugualmente miseri e peccatori, almeno soffrono di questo. Essi

attendono Dio. Sanno di aver bisogno della sua bontà, anche se non ne hanno un'idea

precisa. Nel loro animo aperto all'attesa la luce di Dio può entrare, e con essa la sua

pace. Dio cerca persone che portino e comunichino la sua pace. Chiediamogli di far sì

che non trovi chiuso il nostro cuore. Facciamo in modo di essere in grado di diventare

portatori attivi della sua pace - proprio nel nostro tempo.

Tra i cristiani la parola pace ha poi assunto un significato tutto speciale: è

diventata una parola per designare la comunione nell'Eucaristia. In essa è presente la

pace di Cristo. Attraverso tutti i luoghi dove si celebra l'Eucaristia una rete di pace si

espande sul mondo intero. Le comunità raccolte intorno all'Eucaristia costituiscono un

regno della pace vasto come il mondo. Quando celebriamo l'Eucaristia ci troviamo a

Betlemme, nella "casa del pane". Cristo si dona a noi e ci dona con ciò la sua pace. Ce la

dona perché noi portiamo la luce della pace nel nostro intimo e la comunichiamo agli

altri; perché diventiamo operatori di pace e contribuiamo così alla pace nel mondo.

Perciò preghiamo: Signore, compi la tua promessa! Fa' che là dove c'è discordia nasca la

pace! Fa' che emerga l'amore là dove regna l'odio! Fa' che sorga la luce là dove

dominano le tenebre! Facci diventare portatori della tua pace! Amen.

 


