
Ora di dottrina / 193 – Il supplemento

Il beato Gabriele Allegra e la missione della

Corredentrice

CATECHISMO 18_01_2026

Luisella 

Scrosati

«Io credo fermamente e secondo le mie forze predicherò agli altri fedeli che il titolo di

Corredentrice è teologicamente esatto in quanto esprime la parte ch’ebbe la Madre

nostra nell’opera della nostra salvezza» (cit. in L. Murabito, La corredenzione di Maria nel 

pensiero del Venerabile Padre Gabriele M. Allegra

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


, in Maria Corredentrice. Storia e Teologia, II, Frigento, 1999, p. 306).

A pronunciare questa proclamazione di fedeltà a Maria Corredentrice è stato il 

beato Gabriele Maria Allegra (1907-1976), Frate Minore missionario, beatificato da

Benedetto XVI il 29 settembre 2012, che inviò come proprio delegato alla cattedrale di

Acireale il cardinale Angelo Amato, allora prefetto della Congregazione per le Cause dei

Santi. Il beato Allegra è stato paragonato a padre Matteo Ricci, l’erudito missionario

gesuita del XVI-XVII secolo che evangelizzò il “Regno di mezzo”, per la sua straordinaria

conoscenza della lingua e della cultura sinica, che lo portò a tradurre l’intera Bibbia in

lingua cinese. Fu un’opera grandiosa, di undici volumi, incominciata nel 1935 e conclusa

nove anni dopo, il 21 novembre 1944, cui il P. Allegra si dedicò con tutto se stesso.

L’anno successivo, fondava a Pechino lo Studio Biblico Francescano. Per questa sua

dedizione alle Sacre Scritture e alla loro comunicazione al popolo cinese è stato

chiamato anche “Evangelista” e “nuovo San Girolamo”.

Quest’uomo dalle doti fuori dal comune si riteneva e voleva essere un umile frate

francescano, il cui compito principale doveva essere quello di porsi al servizio della

Santissima Vergine, nel far conoscere i misteri della sua persona. Per questo egli

ottenne che negli Statuti dello Studio Biblico di Pechino fosse indicata la nota

chiaramente mariana della missione dei Padri francescani: «I Padri […] ritengano come

loro dovere far risplendere i privilegi della Beata Madre, illustrare i suoi celesti misteri e,

se necessario, difenderla fino all’effusione del sangue» (cit. in L. Murabito, La 

corredenzione, op. cit. p. 297).

La citazione d’apertura di questo articolo mostra piuttosto chiaramente che tra

questi privilegi mariani al P. Allegra fu particolarmente caro quello della corredenzione

di Maria, che egli comprende entro le due coordinate che caratterizzano la sua

formazione, ossia: 1) l’idea fondamentale, di derivazione scotista, che Maria appartiene a

quell’unico piano divino che ha decretato l’Incarnazione del Verbo, come senso e fine di

tutta la creazione; 2) che le Sacre Scritture ci parlano di questo disegno speciale e unico

che Dio ha su di lei, disegno che, secondo la riflessione del P. Allegra, comprende due

grandi tappe: la prima che va dalla sua Immacolata Concezione alla sua Assunzione al

Cielo, passando per il fiat dell’Annunciazione, la divina maternità, la sua cooperazione

alla Redenzione; la seconda, che si apre con l’Assunzione e «durerà sino alla seconda

venuta del Signore, sino a quando il tempo non sarà più, sino a quando, celebrate le

nozze dell’Agnello, Cristo consegnerà il Regno a Dio Padre, affinché Dio sia tutto in tutte

le cose (1Cor 15, 28)» (Ibi, p. 300).

Il beato Allegra insiste su questa “seconda fase” della missione di Maria, che la



trova ad essere come il cuore della vita e dell’operare della Chiesa, in un ruolo unico di

mediazione di tutte le grazie che la Chiesa amministra e dispensa nel corso di tutta la

sua storia. «Maria, nella vita della Chiesa come nella vita spirituale dei figli di adozione, è

all’inizio e alla consumazione. E ciò perché Essa è la Madre del Corpo mistico del Signore

in virtù del “Fiat” dell’Annunciazione, della Corredenzione sul Calvario, e della gloriosa

Assunzione. Per mezzo di Lei, mediatrice di tutte le grazie, la Chiesa vive, partecipa al

frutto della vita, desidera il ritorno del Signore e si prepara a tornare al Padre» (Ibi, p.

301). Maria si trova all’inizio, perché con Cristo ha meritato tutte le grazie necessarie alla

Chiesa per svolgere la sua missione, e alla sua consumazione perché è tramite la sua

missione di dispensatrice di tutte le grazie che sostiene la Chiesa nel suo pellegrinaggio

terreno, in particolare nel momento della lotta contro il figlio della perdizione, che

precede il ritorno di Cristo.

Con ancora maggior enfasi e penetrazione, egli poté affermare che «l’azione

santificatrice della Chiesa è la continuazione della materna mediazione di Maria.

Assistendo come Corredentrice al sacrificio della Croce, Ella è inseparabile dalla

rinnovazione di questo sacrificio, che si attua nella Messa» (Ibi, p. 308). La corredenzione

mariana, mentre esprime il legame profondo di Maria a Cristo, dell’opera di lei all’opera

di Lui, salda anche il suo legame con la Chiesa. P. Allegra sviluppa l’intuizione di San

Francesco, quando il Serafico indicò questa “saldatura” con l’espressione «Vergine fatta

Chiesa»; non c’è alcuna confusione tra Maria e la Chiesa: la Vergine, in virtù della sua

mediazione nell’acquisto e nella distribuzione delle grazie, è con e in Cristo sempre

all’opera nella Chiesa ogni volta che questa distribuisce la grazia ai suoi figli, li rigenera, li

purifica, esercitando così una vera e propria maternità spirituale. L’opera della Chiesa è

l’opera della distribuzione delle grazie, che vengono mediate dalla Vergine benedetta.

Tre sono i testi biblici che convincono il beato Allegra della bontà di questa 

prospettiva. Il primo è chiaramente Gn 3, 15, che egli «con la Chiesa e unito al senso

dei fedeli, seguendo il senso pieno della Scrittura» riconosce come l’oracolo della

salvezza che promette «il Salvatore e la Madre Immacolata del Salvatore» (Ibi, p. 302).

Egli conosce bene le differenti interpretazioni di questo testo biblico, ma è la fede della

Chiesa, nel suo Magistero e nella pietà del popolo fedele, a portarlo dritto nel cogliere il

«senso pieno» cristologico, e perciò mariologico (in virtù di quell’unica predestinazione)

di questo passo. Anche la nota profezia dell’Emmanuele (Is 7, 14) viene compresa in

quest’ottica: il Dio-con-noi e sua Madre sono il segno che Dio dà perché il popolo possa

credere e avere stabilità (cf. Is 7, 9), senza farsi intimorire dal clamore dei tanti «tizzoni

fumosi» (Is 7, 4) che vogliono muovere guerra per annientare il popolo di Dio.

Questo trionfo è confermato e mostrato nel capitolo dodicesimo del libro 

dell’Apocalisse



che, nella prospettiva di P. Allegra, è come la chiave di lettura definitiva per

comprendere i passi biblici, che annunciano il Salvatore e la sua Madre: «Il discepolo

diletto, lasciando alla Chiesa il Quarto Vangelo e l’Apocalisse, spiegava e completava gli

oracoli del protovangelo, di Isaia, di Michea, i vangeli di Matteo e di Luca, ma soprattutto

abilitava i sudditi del regno a comprendere l’intervento della Madre Immacolata nella

storia delle singole anime e in quella della Chiesa intera» (Ibi, p. 311).

Il primo libro della Bibbia getta una luce che attraversa tutta la storia della 

salvezza e illumina di tonalità cristologica e mariologica tutte le Scritture. Una luce che

diviene però più chiara ed evidente con l’ultimo libro, l’Apocalisse, che, unito al quarto

Vangelo, ci mostra il compimento in atto e definitivo della prima profezia, ossia del

nuovo Adamo e di colei che Egli stesso ha voluto avere come aiuto che gli fosse simile

(cf. Gn 2, 18), la nuova Eva, nel ricapitolare la storia umana e portarla verso la vittoria

totale e definitiva contro il «serpente antico» (Ap 12, 9; 20, 2).


