Ora di dottrina / 193 - Il supplemento

Il beato Gabriele Allegra e la missione della

Corredentrice


https://lanuovabq.it/it/catechismo

illls Image.natfaund g

Image not found or type unkno

Luisella
Scrosati

«lo credo fermamente e secondo le mie forze predichero agli altri fedeli che il titolo di
Corredentrice e teologicamente esatto in quanto esprime la parte ch’ebbe la Madre
nostra nell'opera della nostra salvezza» (cit. in L. Murabito, La corredenzione di Maria nel
pensiero del Venerabile Padre Gabriele M. Allegra, in Maria Corredentrice. Storia e Teologia,
II, Frigento, 1999, p. 306).

A pronunciare questa proclamazione di fedelta a Maria Corredentrice é stato il
beato Gabriele Maria Allegra (1907-1976), Frate Minore missionario, beatificato da
Benedetto XVI il 29 settembre 2012, che invid come proprio delegato alla cattedrale di
Acireale il cardinale Angelo Amato, allora prefetto della Congregazione per le Cause dei
Santi. Il beato Allegra e stato paragonato a padre Matteo Ricci, I'erudito missionario
gesuita del XVI-XVII secolo che evangelizzo il “Regno di mezzo”, per la sua straordinaria
conoscenza della lingua e della cultura sinica, che lo portd a tradurre l'intera Bibbia in

lingua cinese. Fu un‘opera grandiosa, di undici volumi, incominciata nel 1935 e conclusa


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

nove anni dopo, il 21 novembre 1944, cui il P. Allegra si dedico con tutto se stesso.
L'anno successivo, fondava a Pechino lo Studio Biblico Francescano. Per questa sua
dedizione alle Sacre Scritture e alla loro comunicazione al popolo cinese e stato

chiamato anche “Evangelista” e “nuovo San Girolamo”.

Quest'uomo dalle doti fuori dal comune si riteneva e voleva essere un umile frate
francescano, il cui compito principale doveva essere quello di porsi al servizio della
Santissima Vergine, nel far conoscere i misteri della sua persona. Per questo egli
ottenne che negli Statuti dello Studio Biblico di Pechino fosse indicata la nota
chiaramente mariana della missione dei Padri francescani: «l Padri [...] ritengano come
loro dovere far risplendere i privilegi della Beata Madre, illustrare i suoi celesti misteri e,
se necessario, difenderla fino all'effusione del sangue» (cit. in L. Murabito, La

corredenzione, op. cit. p. 297).

La citazione d'apertura di questo articolo mostra piuttosto chiaramente che tra
questi privilegi mariani al P. Allegra fu particolarmente caro quello della corredenzione
di Maria, che egli comprende entro le due coordinate che caratterizzano la sua
formazione, ossia: 1) I'idea fondamentale, di derivazione scotista, che Maria appartiene a
quell'unico piano divino che ha decretato I'lncarnazione del Verbo, come senso e fine di
tutta la creazione; 2) che le Sacre Scritture ci parlano di questo disegno speciale e unico
che Dio ha su di lei, disegno che, secondo la riflessione del P. Allegra, comprende due
grandi tappe: la prima che va dalla sua Immacolata Concezione alla sua Assunzione al
Cielo, passando per il fiat del’Annunciazione, la divina maternita, la sua cooperazione
alla Redenzione; la seconda, che si apre con I'Assunzione e «durera sino alla seconda
venuta del Signore, sino a quando il tempo non sara piu, sino a quando, celebrate le
nozze dell’Agnello, Cristo consegnera il Regno a Dio Padre, affinché Dio sia tutto in tutte
le cose (1Cor 15, 28)» (/bi, p. 300).

Il beato Allegra insiste su questa “seconda fase” della missione di Maria, che la
trova ad essere come il cuore della vita e dell'operare della Chiesa, in un ruolo unico di
mediazione di tutte le grazie che la Chiesa amministra e dispensa nel corso di tutta la
sua storia. «Maria, nella vita della Chiesa come nella vita spirituale dei figli di adozione, é
all'inizio e alla consumazione. E cid perché Essa e la Madre del Corpo mistico del Signore
in virtu del “Fiat” dell’Annunciazione, della Corredenzione sul Calvario, e della gloriosa
Assunzione. Per mezzo di Lei, mediatrice di tutte le grazie, la Chiesa vive, partecipa al
frutto della vita, desidera il ritorno del Signore e si prepara a tornare al Padre» (/bi, p.
301). Maria si trova all'inizio, perché con Cristo ha meritato tutte le grazie necessarie alla

Chiesa per svolgere la sua missione, e alla sua consumazione perché é tramite la sua



missione di dispensatrice di tutte le grazie che sostiene la Chiesa nel suo pellegrinaggio
terreno, in particolare nel momento della lotta contro il figlio della perdizione, che

precede il ritorno di Cristo.

Con ancora maggior enfasi e penetrazione, egli poté affermare che «l'azione
santificatrice della Chiesa € la continuazione della materna mediazione di Maria.
Assistendo come Corredentrice al sacrificio della Croce, Ella € inseparabile dalla
rinnovazione di questo sacrificio, che si attua nella Messa» (/bi, p. 308). La corredenzione
mariana, mentre esprime il legame profondo di Maria a Cristo, dell'opera di lei all'opera
di Lui, salda anche il suo legame con la Chiesa. P. Allegra sviluppa l'intuizione di San
Francesco, quando il Serafico indicd questa “saldatura” con 'espressione «Vergine fatta
Chiesa»; non c'eé alcuna confusione tra Maria e la Chiesa: la Vergine, in virtu della sua
mediazione nell'acquisto e nella distribuzione delle grazie, & con e in Cristo sempre
allopera nella Chiesa ogni volta che questa distribuisce la grazia ai suoi figli, li rigenera, li
purifica, esercitando cosi una vera e propria maternita spirituale. L'opera della Chiesa &

l'opera della distribuzione delle grazie, che vengono mediate dalla Vergine benedetta.

Tre sono i testi biblici che convincono il beato Allegra della bonta di questa
prospettiva. Il primo é chiaramente Gn 3, 15, che egli «con la Chiesa e unito al senso
dei fedeli, seguendo il senso pieno della Scrittura» riconosce come l'oracolo della
salvezza che promette «il Salvatore e la Madre Immacolata del Salvatore» (/bi, p. 302).
Egli conosce bene le differenti interpretazioni di questo testo biblico, ma ¢ la fede della
Chiesa, nel suo Magistero e nella pieta del popolo fedele, a portarlo dritto nel cogliere il
«senso pieno» cristologico, e percio mariologico (in virtu di quell’'unica predestinazione)
di questo passo. Anche la nota profezia dellEmmanuele (Is 7, 14) viene compresa in
quest'ottica: il Dio-con-noi e sua Madre sono il segno che Dio da perché il popolo possa
credere e avere stabilita (cf. Is 7, 9), senza farsi intimorire dal clamore dei tanti «tizzoni

fumosi» (Is 7, 4) che vogliono muovere guerra per annientare il popolo di Dio.

Questo trionfo & confermato e mostrato nel capitolo dodicesimo del libro
dell’Apocalisse che, nella prospettiva di P. Allegra, € come la chiave di lettura definitiva
per comprendere i passi biblici, che annunciano il Salvatore e la sua Madre: «ll discepolo
diletto, lasciando alla Chiesa il Quarto Vangelo e I'Apocalisse, spiegava e completava gli
oracoli del protovangelo, di Isaia, di Michea, i vangeli di Matteo e di Luca, ma soprattutto
abilitava i sudditi del regno a comprendere l'intervento della Madre Immacolata nella

storia delle singole anime e in quella della Chiesa intera» (Ibi, p. 311).

Il primo libro della Bibbia getta una luce che attraversa tutta la storia della

salvezza e illumina di tonalita cristologica e mariologica tutte le Scritture. Una luce che



diviene pero piu chiara ed evidente con l'ultimo libro, 'Apocalisse, che, unito al quarto
Vangelo, ci mostra il compimento in atto e definitivo della prima profezia, ossia del
nuovo Adamo e di colei che Egli stesso ha voluto avere come aiuto che gli fosse simile
(cf. Gn 2, 18), la nuova Eva, nel ricapitolare la storia umana e portarla verso la vittoria

totale e definitiva contro il «serpente antico» (Ap 12, 9; 20, 2).



