BUSSOLA(Z)QuoTID:

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 31 - IL SUPPLEMENTO

| Vangeli frutto di tradizione anonima?

Esattamente il contrario

I! ‘

Luisella

Scrosati

Tradizione anonima? Ne sono convinti molti sostenitori dell'approccio critico ai Vangeli.

Secondo loro, sarebbe stata la comunita cristiana a formare e trasmettere la tradizione

sui detti e fatti della vita di Gesu. Non memorie individuali, ma memorie collettive, che


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

rendono obsoleta I'idea di precisi testimoni oculari all'origine della tradizione su Gesu;
tradizione che confluirebbe nei quattro Vangeli, anch’essi riferibili a persone ben
precise, che hanno condiviso la vita con il Maestro o che sono stati a contatto con i i
testimoni diretti. Ipotesi non plausibile.

Eppure sono molti gli elementi che rendono questa posizione piu che un’ipotesi.

Anzitutto, la modalita di trasmissione e controllo delle tradizioni orali. Ne
avevamo gia ampiamente parlato (qui e qui). In questo contesto, & importante ricordare
che la trasmissione della tradizione nelle scuole rabbiniche non avveniva nella direzione
dal maestro alla comunita, ma dal rabbi ad una cerchia selezionata di discepoli. Sia il
rabbi che i discepoli potevano certamente insegnare al pubblico, ma la custodia e il
controllo sulla tradizione trasmessa non era di pertinenza della comunita. Detto
altrimenti: la comunita riceveva la tradizione dall'insegnamento dei maestri, ma la sua

trasmissione era affidata a persone espressamente istruite e autorizzate.

Per la tradizione su Gesu non accadde diversamente. E questo non solamente per
una supposizione di continuita con il contesto storico-culturale, ma per le attestazioni
che ci provengono dagli scritti cristiani. Nell'opera Esegesi dei detti del Signore,
sopravvissuta solo in alcuni passi riportati nella Storia Ecclesiastica di Eusebio di
Cesarea, Papia di lerapoli (70-130 ca) riferisce di aver imparato dalla viva voce dei
«presbiteri» e di aver «<bene impresso nella memoria, sicuro della loro veridicita» il loro
insegnamento. E quando si presentava qualcuno che vantava di essere discepolo di uno
o l'altro di questi presbiteri, egli chiedeva loro «con insistenza quello che avevano detto
Andrea o Pietro o Filippo o Giacomo o Giovanni o Matteo o chiunque altro tra i discepoli
del Signore, e inoltre le parole di Aristione e del presbitero Giovanni, discepoli del

Signore».

Precisa infatti Papia che quanto aveva appreso, lo doveva non ai loro libri ma «alle
cose imparate dalla loro voce viva e sicura» (HE, Ill, 39, 3-4). Il minimo che si possa dire &
che Papia faccia riferimento a persone concrete, tutt'altro che anonime, collegate tra
loro come anelli di una catena: i discepoli dei presbiteri, i presbiteri, i discepoli del

Signore. Non una vaga comunita.

Un brano della Lettera a Florino di sant’Ireneo di Lione (130-202 ca), anch’essa
sopravvissuta nell'opera di Eusebio di Cesarea, conferma ancora una volta che la
modalita di custodia e trasmissione della tradizione su Gesu avveniva non per via
comunitaria, ma tramite persone ben precise, designate per questo ministero. Per

mettere in guardia Florino dalle dottrine gnostiche, Ireneo non si rifa ad altrettante


https://lanuovabq.it/it/il-vangelo-e-davvero-parola-di-gesu
https://lanuovabq.it/it/gesu-nei-vangeli-e-come-aver-avuto-un-registratore

dottrine che circolavano anonime nella comunita cristiana, ma ad un vescovo in carne
ed ossa, san Policarpo, che a sua volta aveva ricevuto la tradizione su Gesu da un
Apostolo, anch’egli in carne ed ossa: «io sono in grado di dire anche i luoghi dove il
beato Policarpo si sedeva a discutere e il suo modo di iniziare e terminare un
argomento, il tipo di vita che conduceva, il suo aspetto fisico, le discussioni che teneva
davanti alla folla, come raccontava i suoi rapporti con Giovanni e con gli altri che
avevano visto il Signore, come ricordava le loro parole e quali erano le cose che aveva
udito da loro sul Signore, sui suoi miracoli e sul suo insegnamento e come Policarpo,
dopo aver appreso tutto questo dai testimoni oculari della vita del Logos, riferisse ogni

cosa conformemente alle Scritture» (HE, V, 20, 6).

Queste due testimonianze non sono ritenute come attendibili da parte dei
sostenitori della critica, in quanto le opere citate avrebbero intenti apologetici. Come
se tra apologetica e falsita ci sia equivalenza. Ma, a parte questo, essi risultano in realta
perfettamente in armonia con il contesto storico, nel quale, spiega il prof. Richard
Bauckham, «l'idea di una catena di insegnanti/discepoli era un modo ben consolidato di
rappresentare la trasmissione di una tradizione attraverso un procedimento formale di
consegna e di ricezione da parte di “trasmittenti” autorizzati» (Jesus and Eyewitness, p.
297). Questa era la normalita nel contesto rabbinico giudaico; questo viene attestato

dalle prime fonti cristiane.

Ma anche gli scritti del Nuovo Testamento dimostrano di essere lontani
dall'idea di una trasmissione anonima. | Vangeli presentano nominatim i membri del
gruppo dei Dodici, che chiaramente mostra un’autorita e un ruolo primario nella
trasmissione della vita e delle parole di Gesu. Gli Atti e le epistole sono a loro volta ricchi
di nomi di altri testimoni ben conosciuti e/o di persone discepole del Signore o degli
Apostoli, autorizzate a trasmettere quanto avevano ricevuto: Giuseppe Barsabba,

Mnasone di Cipro, Giovanni Marco, Filippo diacono, Silvano, Rode, Stefano, etc.

Non é solo l'idea di una tradizione “anonima” ad essere un assunto indiscutibile
della corrente critica, ma anche che i Vangeli stessi siano anonimi. | nomi dei quattro
evangelisti non corrisponderebbero infatti agli autori di questi scritti. Bauckham fa pero
notare che vi sono fondate ragioni per respingere questa tesi. Il fatto che i quattro
Vangeli non portino un’intestazione o addirittura una firma autografa non significa che
effettivamente si ignorasse l'identita del loro autore o che sarebbero il frutto dell'opera
corporativa di una comunita. «Molte opere antiche erano anonime in senso formale, ed
il nome poteva persino non apparire nel titolo conservato dell'opera» (Jesus and

Eyewitness



, p. 300); eppure l'identita del loro autore era chiara.

Ne & un esempio La vita di Demonatte, dello scrittore greco Luciano; una biografia
antica, nella quale 'autore parla spesso in prima persona, che circold in una prima fase
tra i conoscenti dell’'autore senza che vi fosse un riferimento esplicito alla paternita
dell'opera. Cosa che avvenne in un secondo momento, quando l'opera inizio a circolare
tra altri lettori. Il Vangelo che piu chiaramente dimostra una situazione analoga é quello
di Luca, che dedica la sua opera ad un destinatario esplicito, Teofilo - che dunque ne
conosceva l'autore -, e che circola tra i cristiani delle comunita raggiunte da Paolo; tant'e
che I'Apostolo non aveva bisogno di specificare I'identita del «fratello che ha lode in tutte

le chiese a motivo del vangelo» (2 Cor 8, 18).

Inoltre, «in tutta I'antica tradizione manoscritta, dal 200 circa in poi, gli unici titoli dei
quattro Vangeli canonici & nella forma “vangelo secondo...” (euangelion kata...)» (

Jesus and Eyewitness, p. 300), seguito dal nome di ciascuno dei quattro evangelisti; con
I'eccezione dei manoscritti Vaticano e Sinaitico, che hanno solo la formula abbreviata
“secondo...”. Man mano che il tempo distanziava le comunita cristiane dalle origini, e
dunque da quel contesto che rendeva ovvia l'origine dei Vangeli, si &€ avvertita 'esigenza
di evitare che questi scritti circolassero anonimi. E da allora I'attribuzione e stata

unanime, senza che si sollevassero contestazioni a riguardo.

Infine, sono i dettagli stessi presenti nei Vangeli - ne abbiamo gia parlato
ampiamente in numerosi articoli - a dimostrare che gli autori sono testimoni oculari essi

stessi e/o indicano la testimonianza oculare degli eventi che raccontano.



