Ora di dottrina / 189 - La trascrizione

| principi della mariologia - 1l testo del video

[Me not found or type unknown


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati

Luisella
Scrosati

Oggi sono particolarmente felice di potervi annunciare l'inizio di questa nuova lunga

sezione e spiegazione del Simbolo della Fede (che in realta € una presentazione piu
ampia di tutta la dottrina cattolica), dedicata in particolare al mistero di Maria
Santissima. Abbiamo concluso la parte relativa alla Santissima Trinita, ai misteri legati al
Figlio di Dio incarnato e allo Spirito Santo. E prima di iniziare la grande sezione dedicata
al mistero della Chiesa, incastoniamo tra il mistero di Cristo e quello della Chiesa il
mistero di Maria Santissima. E inutile dire quanto & importante tornare a riscoprire in
tutta la sua estensione, in tutto il suo ampio respiro quanto la fede cattolica ci trasmette

a questo riguardo.

Inizio presentando quelli che sono i fondamenti, i cardini, i principi che sono alla
base di una sana mariologia, cioé di un modo sano e adeguato di accostare il mistero
della Beata Vergine Maria. In questa catechesi e nelle altre riguardanti questa sezione

attingero a diversi testi e trattati del mai sufficientemente lodato padre Gabriele Maria


/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Roschini, un Servo di Maria che e stato il fondatore della rivista Marianum (1939) e poi
delllomonima Facolta Teologica (1950), e che e stato il grande collaboratore di Pio XlI in
quella che possiamo tranquillamente ritenere la grande epoca d’'oro della mariologia e
della devozione a Maria e che culminera nel dogma dell’Assunta (1950), anche se poi

proseguira nel resto del pontificato di Pio XII.

Una figura straordinaria quella di padre Roschini, un riferimento indiscusso nel
mondo della mariologia, autore di numerosissime pubblicazioni da cui appunto
attingero molto, anche se non esclusivamente; mi rifard anche ad altri autori che hanno
apportato un grande contributo alla mariologia, come padre Carlo Bali¢, padre Severino
Ragazzini, padre Réginald Garrigou-Lagrange e tante altre figure. Vi anticipo un‘altra
particolarita. Ad esclusione di questa domenica, d'ora in avanti troverete i supplementi
domenicali che andranno ad integrare le catechesi proprio sul tema della mariologia e
del mistero mariano. Oggi € un'eccezione perché dovevo chiudere la sezione che
abbiamo dedicato alla questione dell'orientamento liturgico, del mito delle “chiese

domestiche”, eccetera.

Entriamo quindi nel vivo della nostra catechesi. Va chiarito subito che le fonti della
mariologia sono le stesse fonti della teologia, cioé la Sacra Scrittura e la Sacra
Tradizione, nella comprensione che si & sviluppata nella storia della Chiesa e che ci viene
data, restituita principalmente dal magistero, in particolare dal magistero dei papi.
Chiariamo subito un aspetto. Tutti sappiamo cosa sono le Sacre Scritture, ma
I'importante & che noi ci accostiamo alle Scritture nel loro cosiddetto sensus plenior, cioe
in quel senso piu ampio, piu completo che eccede il senso puramente storico e
letterario; lo eccede ma non lo nega, non lo toglie, non lo calpesta, ma lo supera. Ecco
perché noi possiamo affermare tranquillamente, alla luce di tutta la tradizione della
Chiesa, ad esempio, che il racconto del passaggio del Mar Rosso ha un fondamento
storico, bisogna comprenderne il senso letterale, ma questo € compreso nella sua
pienezza solo alla luce della redenzione di Cristo e in particolare del battesimo, che e
quellapplicazione che noi possiamo accostare tutti gli anni nel Triduo pasquale. Ora,
questo tipo di approccio non € un'applicazione secondaria che alcuni autori, dottori,
papi fanno sulla base di un'intuizione propria, quasi forzando il testo, quasi fosse
un’'allegoria esterna al testo (come dire “il testo € un‘immagine che tutto sommato puo
aiutarci a capire il passaggio del Mar Rosso”), non é cosi: non & questo l'approccio del

sensus plenior.

Il sensus plenior parte dall’'assunto che le Sacre Scritture sono parola di Dio.

L'autore principale delle Scritture e Dio stesso, come ci dice I'insegnamento della Chiesa:



Dio si serve come cause secondarie, in tutte le loro piene facolta, degli agiografi, cioe
degli scrittori sacri. Ora, il fatto che le Scritture abbiano come autore principale Dio vuol
dire che hanno lo stesso autore della storia umana e della creazione. Ritorniamo
all'esempio dell’Esodo e del battesimo. | fatti del’'Esodo sono realmente accaduti in un
certo modo, per cui € fondamentale scoprire il senso storico-letterale di quel testo;
tuttavia, essendone Dio stesso l'autore principale, sono stati voluti, pensati come
immagine di un altro passaggio, che e quello della Pasqua di Cristo e del battesimo dei
cristiani. Dio non ha semplicemente ispirato un testo, ma e stato l'autore anche dei fatti
storici che vengono narrati in questo testo; il che non vuol dire che non ci siano state
delle cause libere secondarie, cioé gli uomini che concretamente hanno agito, come il
faraone che ha indurito il suo cuore, Mosé che ha fatto la sua parte, eccetera: tutto
guesto permane, ma permane all'interno di quella grande “regia” di Dio stesso. E
dunque realmente queste cose sono avvenute perché fossero figura di qualcos'altro che
le doveva compiere nella loro pienezza. Quando dunque noi parliamo del sensus plenior
cerchiamo, senza alcuna presunzione, di “metterci dalla parte di Dio” e capire quella
visione che Dio ha avuto conducendo la storia in un certo modo: 'ha condotta in quel
modo perché fosse figura di altro. E questo “altro” verso cui la storia converge & Gesu

Cristo, € la nuova ed eterna Alleanza.

Quando parleremo delle Sacre Scritture e dei vari testi che costituiscono il
fondamento dei vari dogmi, non dobbiamo pensare di trovare nelle Sacre Scritture la
menzione del dogma dell'lmmacolata Concezione. Non funziona cosi. Nelle Scritture, per
esempio, non abbiamo neanche la definizione della Santissima Trinita. Vuol dire che noi
i accostiamo alle Scritture sapendo che esse realmente contengono gli sviluppi
successivi dei dogmi che la Chiesa ha esplicitato, ma li contengono se noi sappiamo
accostare le Scritture nella logica di questo sensus plenior, altrimenti non ci troviamo
niente. Ed € la logica, la dinamica che troviamo nei Padri della Chiesa, nei Santi Dottori e
in tutti quegli autori che hanno parlato di Maria e le hanno attribuito delle immagini, dei
titoli, non perché fossero semplicemente innamorati della Madre di Dio, bensi alla luce
di una conoscenza profonda e corretta delle Scritture, dalla quale potevano trarre quelle
immagini e quei titoli che comprendevano essere l'anticipazione del mistero della
Vergine Santissima. Lo vedremo, ma intanto € importante tenere a mente questo tipo di
approccio, perché se approcciamo le Scritture cercando li le definizioni dogmatiche si
rimane con in mano poco o nulla. Invece le Scritture vanno accostate in questo modo,
secondo il sensus plenior, e allora ci si apriranno degli orizzonti enormi sul mistero di

Maria. Spero che pian piano riusciremo a vedere questo aspetto.

Quanto alla Sacra Tradizione il riferimento - che a volte sara esplicito e altre implicito,



perché, trattandosi di brevi catechesi, parleremo solo di alcuni Padri della Chiesa - sara
I'insegnamento dei Padri, dei Santi Dottori, della Sacra Liturgia nei suoi diversi riti, quindi
la Liturgia latina, in particolare quella romana antica che ci e piu familiare rispetto
chiaramente alle liturgie orientali, a cui pure attingeremo. E tutto questo lo vedremo alla
luce del magistero, come il magistero accosta, legge, comprende le due fonti della
Rivelazione. Il magistero non & una fonte della Rivelazione, ma ne € il suo interprete
autentico, illuminato, perché quello Spirito che ha ispirato gli scrittori sacri, che ha

ispirato i Santi Padri, continua ad agire nella Sua Chiesa.

Necessariamente, vista la lunga premessa, dovremo suddividere questa
catechesi in due. Iniziamo a vedere i principi fondamentali. Il principio base &€ un po' la
regola intorno a cui si sviluppa tutta la mariologia e su cui si fondano poi gli altri quattro
principi che oggi inizieremo a introdurre, ed € questo: Maria va sempre considerata
nella sua relazione con Dio e nella sua relazione con gli uomini. Nella sua relazione con
Dio, la verita centrale ¢ il fatto che ella € Madre di Dio; in relazione agli uomini, 'aspetto
fondamentale é che ella € Madre degli uomini. Dunque, abbiamo una maternita divina e
una maternita spirituale che la Madonna esercita sugli uomini, in particolare su coloro

che sono in Cristo, tramite il battesimo e la fede. Questo € il principio base.

Poi abbiamo quattro altri principi importantissimi. | principi non sono dei contenuti
di verita, ma sono delle linee guida, delle forme, che ci permettono di cogliere la verita, le
verita relative a Maria Santissima. Il primo di questi quattro principi € il cosiddetto
principio di singolarita. Che cosa vuol dire questo principio? Vuol dire che Maria, in virtu
di questa sua speciale relazione con Dio che e data dalla divina maternita, cioé
dall'essere Madre di Dio (vi rimando alla ), in virtu di questo mistero,
appartiene a un ordine singolare, costituisce un ordine a parte rispetto a quello di tutti
gli uomini, rispetto anche a tutti gli angeli. Il perché e evidente: nessun altro, tra gli
uomini e gli angeli, € Madre di Dio, a nessuno é stata data questa vocazione, questa
identita di generare 'umanita del Verbo. Dunque, il principio della divina maternita ci
dice: Maria non & madre di un uomo ma é colei che ha dato la natura umana al Verbo;
non c'e una persona umana in Gesu Cristo, c'e invece la persona del Verbo che assume la
natura umana per mezzo della Vergine. E dunque, si dice tecnicamente che la maternita

di Maria termina non all'umanita ma alla persona stessa del Verbo.

Dunque, capite che questa verita pone Maria in un ordine a parte, una verita
dimenticata nel mondo cattolico e anche in buona parte del mondo teologico, ma € una
verita che si basa su questo principio fondamentale della divina maternita. In virtu di

questo principio possiamo dire che, essendo Maria appartenente a un ordine singolare,


https://lanuovabq.it/it/la-madre-di-dio-il-testo-del-video

che e l'ordine ipostatico, avra dei privilegi singolari, cioe ci saranno delle particolarita che
competono solo a lei. Per capirci, pensiamo al concepimento di Maria, che & un
concepimento singolare: nessun‘altra creatura, neanche chi e stato santificato nel
grembo (come Giovanni Battista), € stata concepita senza peccato. Pensate alla verginita
singolare di Maria: nella storia sono esistite tante vergini, anche vergini perpetue, ma
nessuna ha potuto conservare l'integrita verginale dopo il parto. Dunque, anche la
verginita di Maria e singolare. Pensate all'esito singolare di Maria, cioe la sua assunzione
al Cielo. Eccetera. Quindi il principio di singolarita ci dice che Maria ha dei privilegi che le
competono singolarmente, in quanto ella appartiene a un ordine singolare che non e
quello di tutti gli altri uomini, sebbene ella sia realmente un essere umano, una donna;
ma & una donna elevata a un ordine che non e quello degli altri uomini, perché ha a che
fare direttamente con l'unione ipostatica di Cristo, dunque appartiene all'ordine
ipostatico. Questo non vuol dire che c'e l'unione ipostatica in lei: in Maria c'e una sola
natura, quella umana: non ci sono una natura divina e una umana unite in una sola
persona, come in Cristo. In lei '@ una natura umana, ma intimamente legata alla
persona del Verbo grazie al fatto che il Verbo ha preso la sua natura umana, la carne,

dalla Vergine Maria.

Il secondo principio é il principio di convenienza, il quale ci dice che si devono
attribuire a Maria Santissima tutte quelle perfezioni che convengono alla sua dignita. E
qual ¢ la sua dignita? Lo abbiamo detto: la dignita di Madre di Dio e di Madre degli
uomini. Dunque, tutte le perfezioni che convengono, che sono adeguate a questa
dignita singolare della Madonna, si possono dire di Maria. Attenzione a un chiarimento.
Questo principio non vuol dire che qualsiasi cosa Dio possa fare I'ha fatta in Maria
Santissima: sarebbe una follia evidentemente applicare un principio del genere. Vuol
dire invece che cio che e realmente conveniente a questa dignita di Maria, allora Dio lo
ha fatto. E evidente che la via sicura & quella di vedere cosa ha fatto Dio, perché cid che
Dio fa & sicuramente conveniente. Siamo abituati a questo modo di procedere: chi ha
seguito tutte le Ore di dottrina sa che tante volte, a proposito dei misteri della vita di
Cristo, abbiamo parlato della convenienza dei misteri, il che significa vedere quello che
effettivamente Dio ha fatto, come testimoniano i Vangeli, e scorgerne la convenienza.
Perché cio che Dio fa & sicuramente conveniente, cioé degno della persona a cui si

riferisce.

Per il contrario invece le cose si complicano un po’: rispetto a cid che invece non
riusciamo a capire se Dio lo abbia realmente fatto, come ci comportiamo? Ci sono alcuni
principi che padre Roschini ci da. Il primo € che sicuramente non puo essere ritenuto

conveniente cio che contraddice la Rivelazione, perché Dio non puo contraddire Sé



stesso, non puo aver fatto in Maria qualcosa che contraddice la Rivelazione. Il secondo e
che non e conveniente cid che e incompatibile con la condizione di Maria. Facciamo un
esempio per capirci. Sapete che una delle proprieta degli angeli & I'agilita, cioé la
possibilita di essere presenti in un luogo o in un altro in uno “schiocco di dita”, senza il
moto locale. Questa e una caratteristica dell'angelo. Maria non & un angelo, quindi
attribuire I'agilita angelica a Maria non e conveniente, perché non confa alla sua
condizione di donna, di essere umano. Oppure, pensiamo alla contrizione dei peccati. La
contrizione dei peccati € un dono meraviglioso, ma non si confa a Maria. Perché? Perché
Maria non ha commesso alcun peccato, € stata concepita senza peccato e non ha mai
commesso un peccato nella sua vita e dunque non e conveniente attribuirle la
contrizione dei peccati. Semmai le si attribuira un odio sommo al peccato. Dunque non
una contrizione per i peccati compiuti, perché non ne ha compiuti, ma una contrizione
nel senso di un'avversione per i peccati commessi dagli altri uomini. Quindi non &

conveniente cid che non si confa alla condizione di Maria.

Invece, quando possiamo percorrere la strada della convenienza legittima nella
conoscenza dei misteri mariani? Quando attribuiamo qualcosa a Maria che &
fondato su qualcosa che gia conosciamo di lei, cioe che ¢ legato intimamente a un
aspetto che gia conosciamo, perché ce lo dicono direttamente le Scritture o perché ce lo
insegnano i dogmi, che dalle Scritture e dalla Tradizione traggono, mettono in luce cio
che |i & gia presente magari in modo implicito. Dunque cio che & fondato su cio che gia
conosciamo di Maria apre la strada perché effettivamente si possa sostenere qualcosa
che é attribuibile a Maria per convenienza. Ancora, é legittimamente conveniente ciod
che e fondato nel modo ordinario di agire di Dio: cioe, un privilegio concesso da Dio a
Maria che in qualche modo porti la “firma” del modo di agire di Dio nei confronti delle
creature. Facciamo un esempio. E conforme al metodo che Dio ha quello di creare, di
suscitare dei mediatori nel Mediatore, che ¢ il Figlio di Dio. Pensiamo al sacerdozio: il
sacerdozio € una mediazione, subordinata a Cristo e innestata in Cristo. E dunque e
conveniente pensare che Maria sia Mediatrice perché il suscitare delle mediazioni &,
potremmo dire, nello stile di Dio. Ed & qualcosa, in questo caso, che e fondato su cio che
gia conosciamo di Maria, per esempio la divina maternita, dove la Madonna media
I'Incarnazione del Verbo. Sicuramente poi questa mediazione non & contraria alla
Rivelazione e sicuramente non € contraria alla condizione di Maria. Ecco dunque che

abbiamo gia degli elementi che ci dicono che si puo usare il principio di convenienza.

I prossimi due principi li vedremo la prossima volta, ma intanto precisiamo che i
principi di singolarita e di convenienza e gli altri due che vedremo, di eminenza e di

analogia con Cristo, sono come dei fasci che convergono. Cioé, quando tutti e quattro



convergono in modo efficace ecco che abbiamo non la prova di evidenza matematica,
ma degli elementi forti, importanti, che ci dicono che quella determinata attribuzione a
Maria & certa. Quindi tutti e quattro i principi devono entrare in gioco, non solo uno dei
quattro. Vedete che c'é tanta carne al fuoco. La prossima volta ci fermiamo sugli altri
due principi e poi vedrete come questi principi torneranno nelle Ore di dottrina
successive. Sono un po’ come gli strumenti che utilizzeremo, quindi & positivo

cominciare a familiarizzare con essi.



