
Ora di dottrina / 190 – La trascrizione

I principi della mariologia (II parte) – Il testo del

video

CATECHISMO 28_12_2025

Luisella 

Scrosati

Proseguiamo oggi il percorso iniziato con l’Ora di dottrina di domenica scorsa, quando

abbiamo messo un po’ le basi della mariologia, per scrutare il mistero di Maria

Santissima. Abbiamo visto che le fonti sono le stesse della teologia, cioè la Sacra

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-principi-della-mariologia-il-testo-del-video


Scrittura e la Tradizione, nella loro comprensione e interpretazione anche da parte del

magistero della Chiesa. Poi abbiamo visto il principio fondamentale, cioè il fatto che

Maria Santissima deve essere accostata, per rendere ragione di chi lei è veramente,

nella sua relazione con Dio come Madre di Dio e nella sua relazione con gli uomini come

Madre degli uomini. Dunque, questo è un po’ lo zoccolo duro, il fondamento.

Poi abbiamo visto i primi due dei quattro principi che sono il modus operandi 

dell’indagine teologica sul mistero di Maria SS. E abbiamo descritto il principio di

singolarità, che ci dice che a Maria competono dei privilegi singolari, perché lei

appartiene a un ordine singolare, cioè l’ordine ipostatico, in quanto lei è Madre di Dio. A

un ordine singolare corrispondono dei privilegi singolari, per esempio il concepimento

singolare, la verginità singolare, eccetera. Poi abbiamo visto il principio di convenienza,

per cui è corretto attribuire a Maria SS. tutte quelle perfezioni che convengono alla sua

dignità di Madre di Dio e di Madre degli uomini. Ora, questo principio di convenienza va

compreso adeguatamente e quindi non può essere convenientemente attribuito a

Maria SS. ciò che è contrario alla Rivelazione e ciò che è contrario al suo essere creatura,

donna, Madre di Dio e Madre degli uomini. E dunque nella parte affermativa possiamo

dire che con il principio di convenienza possiamo attribuire a lei tutto quello che è

fondato su ciò che già conosciamo di lei e che è conforme, compatibile, armonico al

modo con cui Dio opera nella storia. Precisazione importante: la verifica che la

convenienza è stata “utilizzata” nel modo adeguato non è una tesi arbitraria, ma nasce

dal confronto con le fonti della Rivelazione da una parte e con il sensus fidelium dall’altra.

Anche il sensus fidelium è un aspetto di verifica fondamentale. Per cui la Chiesa, lungi dal

calare dall’alto le verità su Maria Santissima e la devozione mariana, fa piuttosto il

contrario, cioè percepisce ciò che è seminato nel sensus fidelium, lo considera, lo scruta,

lo sistematizza, a volte lo purifica e lo restituisce in questo modo al sensus fidelium 

stesso. Quindi, grande attenzione alle fonti della Rivelazione e al sensus fidelium.

Oggi vediamo gli altri due principi, ossia il principio di eminenza e il principio di

analogia o somiglianza con Cristo. Il principio di eminenza assomiglia un po’ al principio

di singolarità, ma se ne distingue su un aspetto molto importante. Il principio di

eminenza ci dice che quei privilegi che Dio ha concesso ai santi li ha concessi anche alla

Madre; Dio non può aver concesso ai santi qualche cosa che non ha concesso alla

Madre. Su che cosa si struttura questo principio di eminenza? Ce lo mostra san

Tommaso, quando nella parte terza della Summa, alla quæstio 27, art. 1, si occupa della

santificazione della Beata Vergine Maria. E pone questo principio importante: «È

ragionevole credere che al di sopra di tutti gli altri abbia ricevuto maggiori privilegi di

grazia colei che ha generato “l'Unigenito del Padre, pieno di grazia e di verità”, così da



essere salutata dall'angelo: “Ave, piena di grazia”» (III, q. 27, a. 1). Tommaso ci dice: Maria

SS. per Rivelazione è salutata come la «piena di grazia» ed è colei che in assoluto è più

prossima, con un legame di maternità, al Figlio di Dio, di cui san Giovanni, al capitolo 1

del suo Vangelo, nel prologo, dice che è «pieno di grazia e di verità» (Gv 1, 14). E dunque

è assolutamente ragionevole affermare che data questa pienezza di grazia che nasce

dalla prossimità a Colui che è la fonte, la pienezza di ogni grazia, ella è ricolmata in

modo eminente di tutte le grazie. Tutte quelle grazie che noi troviamo nei santi le

ritroviamo pertanto in modo maggiore in Maria Santissima.

Attenzione, anche qui bisogna capirci: questo ritrovare in modo più eminente le

grazie in Maria Santissima, rispetto agli altri santi, può essere inteso in tre modi. Il

primo, formalmente, quando la stessa grazia la ritroviamo in lei. L’esempio classico è

quello di Eva. Eva, nel racconto della Genesi, come Adamo, è creata nello stato di

innocenza, non c’era il peccato originale, quindi era uno stato di grazia. Questo è un

dogma della creazione del primo uomo e della prima donna. Dunque in Maria, che è

piena di grazia, Madre di Dio, cosa che Eva non era (aveva sì la grazia, ma non espressa

in questa pienezza), ritroviamo in modo singolare – vedete che i principi tra loro

comunicano – la grazia che era stata concessa a Eva, cioè di essere stata creata da Dio in

uno stato di innocenza e di grazia. E da qui possiamo soppesare l’assoluta convenienza

e ragionevolezza del dogma dell’Immacolata Concezione.

Altre volte questi privilegi che troviamo nei santi non li ritroviamo formalmente in

Maria SS., cioè tali e quali, ma li ritroviamo in modo più eminente. In che senso? Non è

semplicemente un modo più perfetto; quando io non posso attribuire, in modo formale,

a Maria un privilegio che troviamo nei santi, perché incompatibile con la condizione di

Maria, allora dobbiamo spostarci sul binario per cui quel privilegio si trova in lei non

formalmente ma in modo più eminente. L’esempio più classico è il sacerdozio. In molti

uomini, in molti santi troviamo il sacerdozio; in Maria SS., per via della sua condizione di

donna, non lo troviamo, con buona pace di chi vuole il sacerdozio femminile. Questo

significa che in Maria c’è una carenza? No. Innanzitutto chiediamoci: il sacerdozio che

cosa conferisce? Conferisce un potere sul corpo di Cristo. In Maria troviamo che in realtà

questo aspetto c’è, anche se in lei non c’è la consacrazione sacerdotale, perché in Maria

c’è effettivamente un potere sul corpo di Cristo, sia nella persona del Signore Gesù, in

quanto lei stessa dona la natura umana al Verbo, sia sul Suo corpo mistico, che è la

Chiesa. E dunque in Maria non troviamo formalmente la grazia del sacerdozio, ma la

troviamo in modo più eminente. Pensiamo a un altro dono caratteristico che troviamo

nei santi: il dono delle lacrime, cioè quel dono che porta l’anima che più si avvicina a Dio

a piangere sui propri peccati e sui peccati in generale; è una grazia che deve essere



chiesta perché è un grandissimo dono. In Maria non troviamo questa grazia così

formalmente perché in Maria non c’è un pianto sui propri peccati, in quanto è

l’Immacolata Concezione; e tuttavia troviamo questa grazia in modo più eminente

perché nessuno più di lei ha provato, ha potuto avere un odio così grande verso il male,

verso il peccato, un dolore così grande nei confronti delle offese fatte a Dio.

Terzo modo con cui possiamo ritrovare queste grazie, questi privilegi in Maria

Santissima, è in modo equivalente. Per semplificare: ricordate che in sant’Ambrogio

troviamo il segno delle api che alla sua nascita si ritrovano e danzano attorno alla sua

bocca come segno della sua futura missione di grande annunciatore della parola di Dio.

Non è che dobbiamo trovare in Maria SS. necessariamente questo segno o altri simili (ce

ne sono tantissimi nelle vite dei santi), ma lo troviamo in modo equivalente. In che

senso? Nel senso che quei segni particolari di santità o di preannuncio della santità che

noi troviamo in modo molto diversificato nei santi, in Maria SS. li troviamo in modo

equivalente. Per esempio, in lei non abbiamo questo particolare delle api e tuttavia noi

sappiamo che la sua santità è stata preannunciata da moltissimi segni, profezie che

percorrono tutto l’Antico Testamento. Questi segni della sua particolare santità non li

ritroviamo come se fossero una somma dei singoli segni disseminati nelle vite dei santi,

ma li ritroviamo appunto in un modo equivalente e più pieno, in questo suo essere

preannunciata in tutta la storia della salvezza. Questo è il principio di eminenza, cioè il

principio per cui quei privilegi che Dio ha concesso ai santi li ritroviamo in Maria SS.

Vi leggo anche un testo importante, che è l’art. 5 della stessa quæstio

27, in cui san Tommaso dà un principio fondamentale: «Quanto più si è vicini a una

causa, tanto più se ne risentono gli effetti, come scrive Dionigi [e qui cita la Gerarchia 

celeste, che è un’opera di Dionigi l’Areopagita, un autore, un Padre della Chiesa a cui san

Tommaso si ispira tantissimo], notando che gli angeli, perché più prossimi a Dio,

partecipano delle perfezioni divine più degli uomini. Ora, Cristo è il principio della grazia:

per la sua divinità ne è la causa principale, e per la sua umanità ne è la causa

strumentale (…). Ma la Beata Vergine era vicinissima a Cristo secondo la natura umana,

che egli ha preso da lei. Essa quindi dovette ricevere da Cristo una pienezza di grazia

superiore a quella di tutti gli altri» (III, q. 27, a. 5). Di nuovo vedete questo principio

importante: la vicinanza alla causa, Cristo, è il principio della grazia; e nessuno più di

Maria Santissima è vicino a Cristo. Dunque, il principio di eminenza si fonda su questo

principio fondamentale.

Vediamo adesso il quarto e ultimo principio: il principio di analogia, detto anche di

somiglianza, con Cristo. Questo principio ci dice che ai privilegi dell’umanità di Cristo, in



quanto Verbo incarnato, corrispondono privilegi della Beata Vergine Maria rispettando

però il modo e la misura propri di ciascuno. Questo principio non mi dice: “Come Cristo,

così Maria”. Ma mi dice: “Come Cristo, così Maria, nel modo e nella misura propria a Maria

Santissima, secondo la sua condizione”, che non è chiaramente la stessa condizione di

Cristo, in quanto in Lui abbiamo l’unione ipostatica; in Maria SS. non c’è l’unione

ipostatica. Maria è la Madre del Verbo incarnato, non è il Verbo incarnato.

Il principio di analogia si fonda sul principio di partecipazione: non esiste

perfezione naturale o soprannaturale che non sia causata da Dio e partecipata da Dio

alla sua creatura, nel modo e nella misura che compete a quella creatura. Cioè, la

creazione, l’ordine della natura e l’ordine della grazia – come ho cercato di spiegare 

in un articolo recente sulla Nuova Bussola Quotidiana – sono una cascata di perfezioni

partecipate dalla fonte fondamentale che è Dio. Non c’è una causazione “esterna”:

questa comunicazione di perfezioni è una partecipazione che vincola la creatura alla

causa che partecipa; non è un pacco che viene consegnato e che, una volta consegnato,

non ha più relazione con colui che l’ha dato. Non è questo, è invece una perfezione, una

forza, una capacità che mi lega al donatore e per questo ogni partecipazione è

subordinata, vincolata: questa è la sua forza, non è il suo limite. Non è il limite della sua

libertà, ma il fondamento della sua libertà e della sua capacità di vivere secondo quelle

perfezioni.

Qual è il fondamento di questo principio? È più in generale una considerazione

metafisica, cioè che la creazione è questo: se non ci fosse la partecipazione, la creazione

non esisterebbe. E l’ordine soprannaturale è analogo a quello della creazione: non

esisterebbe nessuna grazia se non fosse partecipata e causata da Dio. Nelle Scritture

troviamo questo fondamento; per esempio, nel classico parallelo Eva-Maria, che

troviamo fortemente presente nei Padri della Chiesa. Se ricordate, nel libro della Genesi,

Eva viene presentata come «un aiuto simile», cioè Dio fa un aiuto simile ad Adamo. Ora,

questo essere “simili a” è la caratteristica di Eva rispetto ad Adamo: non è uguale, è

simile, ma non è totalmente diversa, sennò non sarebbe simile. Ora, nel parallelo

Adamo-Cristo, Eva-Maria, Maria è concepita come l’aiuto che gli è simile, ma non perché

Cristo avesse bisogno di aiuto, ma perché ha voluto averne bisogno: la prova evidente è

proprio la divina maternità, che è l’altro grande fondamento di questo principio.

La divina maternità, infatti, mi dice che c’è ordine ipostatico, l’ordine dell’unione

tra Dio e l’uomo; in Cristo questa unione avviene nella persona del Verbo, cioè la natura

umana è congiunta al Verbo. In Maria Santissima non c’è una persona divina e, tuttavia,

è nello stesso ordine ipostatico, perché appunto è la Madre di Dio. Questo significa che

https://lanuovabq.it/it/la-via-maestra-non-e-cassare-i-titoli-mariani-ma-spiegarli


non c’è identità tra Cristo e Maria. Parlare di partecipazione, parlare del principio di

analogia ci mette al sicuro da tutte quelle obiezioni che periodicamente tornano sempre

fuori. Tante volte non si capisce se siano obiezioni reali o se c’è una volontà di rallentare

ogni volta il processo di maturazione della comprensione del mistero di Maria. Ad ogni

modo, il principio di partecipazione e di analogia ci mettono al sicuro fin all’inizio dal

rischio di un’identità o di un parallelismo. Non esiste questa identità, perché Cristo è

l’unione ipostatica; Maria non è l’unione ipostatica, è nell’ordine ipostatico, è diverso.

La partecipazione ci dice anche un’altra cosa, cioè che tutto quello che Cristo ha in

proprio, in quanto Dio, Maria non ce l’ha in proprio: Maria non è Madre di Dio da sé, non

ha tutte le sue grazie, i suoi privilegi singolari da sé: li ha sempre da Cristo e li ha sempre

in Cristo, in Dio, nella Santissima Trinità e nella mediazione principale fondamentale che

è quella di Cristo Mediatore di tutte le grazie e Mediatore tra Dio e gli uomini. Maria non

è un principio a parte che non entra in questa struttura fondamentale; ella è sempre

subordinata in questo senso a Cristo, perché la partecipazione ci dice perfezione reale,

ma anche subordinazione, vincolo. Dunque, non c’è identità, non c’è pericolo sotto

questo aspetto, perché tutto quel che compete all’unione ipostatica in quanto tale non è

comunicabile: Dio comunica infinite grazie, ma non può comunicare il fatto di essere

Dio. Cristo comunica infinite grazie, ma non può comunicare il fatto di essere l’uomo-

Dio, questo non è comunicabile. Come analogia, con le debite differenze, è un po’ come

nella Santissima Trinità: il Padre comunica tutto al Figlio tranne il fatto di essere Padre; il

Padre e il Figlio comunicano tutto allo Spirito Santo tranne il loro essere Padre e Figlio. E

qui abbiamo qualcosa di analogo: Cristo comunica tutto tranne il suo essere Figlio di Dio

fatto carne.

E dunque a Maria viene comunicata da Cristo la pienezza della grazia – che

andremo a sviscerare in queste Ore di dottrina – tranne il suo essere Figlio di Dio, il suo

essere uomo-Dio. Da qui segue un corollario fondamentale del principio di analogia con

Cristo, cioè che l’analogia Cristo-Maria sarà tanto più debole, fino ad essere nulla,

quanto più ci avviciniamo all’unione ipostatica, cioè alle proprietà specifiche dell’unione

ipostatica; per esempio, a Cristo dobbiamo l’adorazione, precisamente perché uomo-

Dio, mentre a Maria Santissima non è dovuta l’adorazione perché non c’è l’unione

ipostatica. E tuttavia, essendo nell’ordine ipostatico, verso di lei non c’è la “semplice”

venerazione che possiamo avere nei confronti di qualsiasi uomo in grazia, cioè verso i

santi; verso di lei abbiamo invece un culto di iperdulia, che appunto colloca Maria in un

ordine a parte rispetto a quello dei santi. Ma non è Dio.

Invece, quanto più ci “allontaniamo” da ciò che è specifico dell’unione ipostatica

, tanto più l’analogia con Cristo risulterà stretta. E questo sarà molto importante quando



vedremo tutta la questione della cooperazione di Maria alla redenzione. Abbiamo così

gli strumenti, i principi fondamentali che ci devono guidare nell’affrontare nelle

prossime domeniche questo mistero meraviglioso di Maria Santissima. Dalla prossima

volta cominceremo ad entrare in questi privilegi singolari della Santissima Vergine, in

questa specificità dei misteri di Maria, occupandoci di una questione poco conosciuta,

almeno a livello generale, ma molto importante, ossia la predestinazione di Maria

Santissima.


