BUSSOLA

Ora di dottrina / 179 - Il supplemento

I luoghi sacri dei primi cristiani, la testimonianza

degli apologeti

12_10_2025

Luisella
Scrosati

PR L "i.h'“i’.w- - -.l.

Nel precedente articolo, abbiamo visto come una certa interpretazione della
spiritualizzazione del culto, e piu in generale della religione, negli scritti dei Padri

apologeti abbia condotto decisamente fuori strada. La comprensione spirituale del


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/la-spiritualizzazione-del-cristianesimo-una-tendenza-errata

culto, dell'altare, del sacrificio non ha comportato I'abolizione del sostrato materiale, ma

al contrario la sua comprensione piu pura e profonda.

Che il termine ekklesia significasse la convocazione dei fedeli rigenerati nel
battesimo e riuniti per adorare il vero Dio in spirito e verita, non comporta che questo
termine non connotasse anche un luogo ben preciso (talvolta denominato anche “casa
di Dio"), dedicato in modo esclusivo al culto. Che i cristiani debbano offrire i propri corpi
come sacrificio spirituale, vivente, santo e gradito a Dio (cf. Rm 12, 1) non significa che il
cristianesimo dei primi secoli avesse abolito I'offerta materiale di oblate. Che il cristiano
sia il tempio di Dio (cf. 1Cor 3, 16), non ha come conseguenza che si debbano abolire i

templi sacri. E si potrebbe continuare.

Il contesto di polemica con i culti pagani, nel quale si collocano gran parte degli
scritti degli Apologisti, fornisce una chiave di lettura estremamente importante e
dev'essere ulteriormente preso in considerazione. L'Octavius di Marco Minucio Felice,
scrittore cristiano della prima meta del lll secolo, € spesso preso come esempio del fatto
che i cristiani pre-costantiniani non avessero luoghi sacri, né statue, né altari. Nel
dialogo, l'interlocutore pagano di Ottavio, Cecilio, domanda appunto all'amico, non
senza polemica, perché mai i cristiani non abbiano come i pagani (e come i giudei),
templi e altari; ma il senso di questa domanda non puo prescindere da quanto chiede
poco prima: «perché [i cristiani] non professano alla luce del sole?» (Octavius, X, 4). Anzi,
essi «disprezzano i templi quasi fossero sepolcri, sputano sulle divinita, irridono i
sacrifici» (VIII, 4).

Il senso dell’'obiezione di Cecilio sta nel fatto che i cristiani disprezzano quanto
caratterizza il paganesimo, e non hanno, come i pagani, delle cerimonie visibili da
tutti, dei luoghi aperti come i loro templi. Ma, attenzione, egli afferma anche (cf. IX, 1-4)
che le riunioni dei cristiani avvengono in sacraria taeterrima (santuari ripugnanti) che
crescono in tutto il mondo; che le loro ceremonice, i loro sacrifici (Sacra) sono cosi segreti
da far pensare che essi immolino dei bambini sui loro altari (altaria). Come si pud
vedere, il pagano riconosce che anche i cristiani hanno in realta i loro luoghi di culto, i
loro altari e i loro sacrifici, che perd sono “segreti” e ben differenti da quelli pagani. Non
e dunque la testimonianza di chi nega in assoluto la presenza di santuari, altari e

sacrifici, ma di chi ne fa notare la “stranezza”.

La risposta di Ottavio si fonda tutta sul fatto che Dio, creatore del mondo, non é
contenuto in un tempio, che la sua immagine € impressa non in statue ma nell'uomo,
che tutto quanto gli viene sacrificato & in realta gia suo; e tuttavia, ancora una volta,

questo non significa che i cristiani non avessero per nulla santuari, sacrifici, altari. Si pud



pensare ad un'analogia con la polemica dei profeti nei confronti del culto nel Tempio di
Gerusalemme. Le Sacre Scritture riportano i rimproveri vigorosi di Jahve per bocca dei
profeti, con Dio che ha quasi nausea dei sacrifici che gli vengono offerti; eppure le
medesime Scritture attestano che é lo stesso Jahvé ad aver voluto I'edificazione del
Tempio, gli altari e i sacrifici prescritti. E dunque evidente che la polemica dei profeti non
era contro il culto o il Tempio in sé, e nemmeno contro I'osservanza dei dettagli con cui il
Tempio era stato edificato o i sacrifici che venivano offerti. Il bersaglio & invece il
fraintendimento del senso profondo del culto esterno, a causa di una condotta morale
che va nella direzione opposta a quanto significato dai riti. La realta significata non

corrispondeva piu al segno, ma andava nella direzione opposta.

Un'ulteriore conferma del fatto che i cristiani avevano i loro luoghi sacri e il loro culto
sembra provenire anche dall'Editto di Gallieno (262 ca), che restitui ai cristiani i beni
confiscati dal padre, 'imperatore Valeriano. Eusebio di Cesarea cita il rescritto che
I'imperatore aveva inviato ai vescovi d’Egitto: «Ho ordinato che si espanda in tutto il
mondo il beneficio della mia generosita, affinché siano riaperti i luoghi di culto e percio
anche voi potete avvalervi della disposizione del mio rescritto, in modo che nessuno vi
molesti» (Storia Ecclesiastica, VII, 13). Il rescritto testifica sia che i cristiani avevano i propri
«luoghi di culto», sia che questi luoghi non erano delle semplici stanze all'interno delle
abitazioni, utilizzate per le assemblee religiose, perché non erano le case dei cristiani ad
essere state confiscate, ma quei luoghi che dall'autorita erano riconoscibili come luoghi
di culto. Sia Valeriano che li aveva confiscati, sia Gallieno che li aveva restituiti,
riconoscevano pertanto la presenza di veri e propri luoghi sacri, utilizzati per il culto

cristiano.



Ancora piu chiaro & un passo tratto dal De mortibus persecutorum dell'apologeta
romano Lattanzio (t 325 ca), che in riferimento allimperatore Costanzo | (250 ca - 306)
scrive: «Quanto a Costanzo, non voleva apparire in disaccordo con gli ordini dei
superiori. Cosi lascio che si distruggessero i luoghi di riunione - cioe le mura -, che si
possono ricostruire. Ma il vero tempio di Dio, che € negli uomini, lo conservo intatto»(XV,
7). Il testo non solo testifica ancora una volta la presenza di edifici in cui i cristiani si
trovavano per il culto, ma mette in luce il modo corretto di approcciare queste
testimonianze dei primi secoli della storia della Chiesa. Nella sua affermazione c'é infatti
un assunto implicito, che manifesta il senso del simbolo: i luoghi sacri sono segno di una
realta spirituale; Costanzo aveva distrutto cio che & segno (il luogo di culto), ma non
aveva steso le mani su coloro di cui il luogo & segno (i cristiani). La spiritualizzazione chei
cristiani avevano operato li aveva decisamente allontanati dal culto pagano, ma non

aveva dissolto quegli elementi della religione che cadono sotto i sensi.



