
Ora di dottrina / 179 – Il supplemento

I luoghi sacri dei primi cristiani, la testimonianza

degli apologeti

CATECHISMO 12_10_2025

Luisella 

Scrosati

Nel precedente articolo, abbiamo visto come una certa interpretazione della

spiritualizzazione del culto, e più in generale della religione, negli scritti dei Padri

apologeti abbia condotto decisamente fuori strada. La comprensione spirituale del

https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/la-spiritualizzazione-del-cristianesimo-una-tendenza-errata


culto, dell’altare, del sacrificio non ha comportato l’abolizione del sostrato materiale, ma

al contrario la sua comprensione più pura e profonda.

Che il termine ekklesìa significasse la convocazione dei fedeli rigenerati nel

battesimo e riuniti per adorare il vero Dio in spirito e verità, non comporta che questo

termine non connotasse anche un luogo ben preciso (talvolta denominato anche “casa

di Dio”), dedicato in modo esclusivo al culto. Che i cristiani debbano offrire i propri corpi

come sacrificio spirituale, vivente, santo e gradito a Dio (cf. Rm 12, 1) non significa che il

cristianesimo dei primi secoli avesse abolito l’offerta materiale di oblate. Che il cristiano

sia il tempio di Dio (cf. 1Cor 3, 16), non ha come conseguenza che si debbano abolire i

templi sacri. E si potrebbe continuare.

Il contesto di polemica con i culti pagani, nel quale si collocano gran parte degli

scritti degli Apologisti, fornisce una chiave di lettura estremamente importante e

dev’essere ulteriormente preso in considerazione. L’Octavius di Marco Minucio Felice,

scrittore cristiano della prima metà del III secolo, è spesso preso come esempio del fatto

che i cristiani pre-costantiniani non avessero luoghi sacri, né statue, né altari. Nel

dialogo, l’interlocutore pagano di Ottavio, Cecilio, domanda appunto all’amico, non

senza polemica, perché mai i cristiani non abbiano come i pagani (e come i giudei),

templi e altari; ma il senso di questa domanda non può prescindere da quanto chiede

poco prima: «perché [i cristiani] non professano alla luce del sole?» (Octavius, X, 4). Anzi,

essi «disprezzano i templi quasi fossero sepolcri, sputano sulle divinità, irridono i

sacrifici» (VIII, 4).

Il senso dell’obiezione di Cecilio sta nel fatto che i cristiani disprezzano quanto 

caratterizza il paganesimo, e non hanno, come i pagani, delle cerimonie visibili da

tutti, dei luoghi aperti come i loro templi. Ma, attenzione, egli afferma anche (cf. IX, 1-4)

che le riunioni dei cristiani avvengono in sacraria taeterrima (santuari ripugnanti) che

crescono in tutto il mondo; che le loro ceremoniæ, i loro sacrifici (sacra) sono così segreti

da far pensare che essi immolino dei bambini sui loro altari (altaria). Come si può

vedere, il pagano riconosce che anche i cristiani hanno in realtà i loro luoghi di culto, i

loro altari e i loro sacrifici, che però sono “segreti” e ben differenti da quelli pagani. Non

è dunque la testimonianza di chi nega in assoluto la presenza di santuari, altari e

sacrifici, ma di chi ne fa notare la “stranezza”.

La risposta di Ottavio si fonda tutta sul fatto che Dio, creatore del mondo, non è 

contenuto in un tempio, che la sua immagine è impressa non in statue ma nell’uomo,

che tutto quanto gli viene sacrificato è in realtà già suo; e tuttavia, ancora una volta,

questo non significa che i cristiani non avessero per nulla santuari, sacrifici, altari. Si può



pensare ad un’analogia con la polemica dei profeti nei confronti del culto nel Tempio di

Gerusalemme. Le Sacre Scritture riportano i rimproveri vigorosi di Jahvè per bocca dei

profeti, con Dio che ha quasi nausea dei sacrifici che gli vengono offerti; eppure le

medesime Scritture attestano che è lo stesso Jahvè ad aver voluto l’edificazione del

Tempio, gli altari e i sacrifici prescritti. È dunque evidente che la polemica dei profeti non

era contro il culto o il Tempio in sé, e nemmeno contro l’osservanza dei dettagli con cui il

Tempio era stato edificato o i sacrifici che venivano offerti. Il bersaglio è invece il

fraintendimento del senso profondo del culto esterno, a causa di una condotta morale

che va nella direzione opposta a quanto significato dai riti. La realtà significata non

corrispondeva più al segno, ma andava nella direzione opposta.

Un’ulteriore conferma del fatto che i cristiani avevano i loro luoghi sacri e il loro culto

sembra provenire anche dall’Editto di Gallieno (262 ca), che restituì ai cristiani i beni

confiscati dal padre, l’imperatore Valeriano. Eusebio di Cesarea cita il rescritto che

l’imperatore aveva inviato ai vescovi d’Egitto: «Ho ordinato che si espanda in tutto il

mondo il beneficio della mia generosità, affinché siano riaperti i luoghi di culto e perciò

anche voi potete avvalervi della disposizione del mio rescritto, in modo che nessuno vi

molesti» (Storia Ecclesiastica, VII, 13). Il rescritto testifica sia che i cristiani avevano i propri

«luoghi di culto», sia che questi luoghi non erano delle semplici stanze all’interno delle

abitazioni, utilizzate per le assemblee religiose, perché non erano le case dei cristiani ad

essere state confiscate, ma quei luoghi che dall’autorità erano riconoscibili come luoghi

di culto. Sia Valeriano che li aveva confiscati, sia Gallieno che li aveva restituiti,

riconoscevano pertanto la presenza di veri e propri luoghi sacri, utilizzati per il culto

cristiano.



Ancora più chiaro è un passo tratto dal De mortibus persecutorum dell’apologeta

romano Lattanzio († 325 ca), che in riferimento all’imperatore Costanzo I (250 ca - 306)

scrive: «Quanto a Costanzo, non voleva apparire in disaccordo con gli ordini dei

superiori. Così lasciò che si distruggessero i luoghi di riunione – cioè le mura –, che si

possono ricostruire. Ma il vero tempio di Dio, che è negli uomini, lo conservò intatto»(XV,

7). Il testo non solo testifica ancora una volta la presenza di edifici in cui i cristiani si

trovavano per il culto, ma mette in luce il modo corretto di approcciare queste

testimonianze dei primi secoli della storia della Chiesa. Nella sua affermazione c’è infatti

un assunto implicito, che manifesta il senso del simbolo: i luoghi sacri sono segno di una

realtà spirituale; Costanzo aveva distrutto ciò che è segno (il luogo di culto), ma non

aveva steso le mani su coloro di cui il luogo è segno (i cristiani). La spiritualizzazione chei

cristiani avevano operato li aveva decisamente allontanati dal culto pagano, ma non

aveva dissolto quegli elementi della religione che cadono sotto i sensi.


