%
BUSSOLA({#)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 185 - La trascrizione

| doni dello Spirito Santo - Il testo del video

Luisella
Scrosati

Oggi vediamo una parte molto bella che va a completare il discorso che avevamo fatto

sulle virtu, perché riguarda i doni dello Spirito Santo. Da alcune domeniche stiamo
parlando dello Spirito Santo, della sua persona, dei titoli, degli attributi (vedi qui, qui, qui
e qui). Ma vediamo ora lo Spirito Santo in quegli aspetti che ci sono piu “familiari”, ad

esempio i suoi sette doni. Quando noi parliamo dello Spirito Santo parliamo anche dello


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/lo-spirito-santo-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/lo-spirito-santo-ii-parte-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/amore-e-dono-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/signore-e-da-la-vita-il-testo-del-video

Spirito settiforme, cioe dei sette doni dell’'unico Spirito.

Andiamo quindi a vedere la queestio 68 della I-1l della Summa Theologice. Per
capire che cosa sono questi doni dobbiamo fare un confronto con le virtu. San
Tommaso ci dice che comprendiamo meglio che cosa sono questi doni se li chiamiamo
con il nome che ritroviamo effettivamente nelle Sacre Scritture. Nel famoso capitolo 11,
2 del libro di Isaia si parla dello spirito del Signore come «spirito di sapienza e di
intelletto, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di scienza e di pieta e spirito del santo
timore di Dio». Cio&, abbiamo qui quella lista che oggi chiamiamo i sette doni dello

Spirito Santo.

Perché puo agevolare la comprensione dei doni se li chiamiamo spiriti? Perché la
parola “dono” &€ un po’ equivoca. In che senso? Nel senso che anche - sia
le virtu teologali che le virtu cardinali infuse - sono doni evidentemente, sono doni di
Dio. Allora, che differenza c'é tra virtu e doni? Una prima differenza sta nel fatto che la
virtu € un abito buono operativo. In una catechesi precedente, abbiamo enfatizzato i tre
termini della virtu: & un abito, quindi & qualche cosa che permane nell'anima, non é
qualcosa di passeggero, € una qualita dell'anima, un abito buono, altrimenti sarebbe un

vizio; & operativo, cioe la virtu ci porta al ben operare.

Lo spirito, invece, o il dono, & pensato come piu relato a una mozione esterna
dello Spirito Santo. Se vogliamo usare un'immagine per capirci sulle virtu, possiamo
immaginare una barca in mezzo al mare: le virtu, che pure sono dei doni, sono la barca
e i remi, che richiedono l'operativita del'uomo. Se io ho una barca e dei remi, ma non
remo, evidentemente io non procedo nella navigazione, dunque non procedo nella vita
umana e nella vita cristiana, non procedo nella via della virtu. E necessaria questa opera
marcata dell'azione umana, che pure non e esclusiva ma e sempre in profonda sinergia
con l'azione divina. Quando pensiamo ai doni, 'iniziativa divina fa la parte
preponderante. E la possiamo immaginare come la nostra barca nella quale abbiamo
posto un bell'albero e una grande vela. E che cosa fa la barca a vela? Quando soffia il
vento € abilitata a intercettarlo e cosi la barca pud essere spinta al largo, o tornare a
riva, dal vento; cosi viene spinta non dalla fatica, ma dalla forza del vento. Ora, come
tutti gli esempi, anche questo zoppica, nel senso che non & che nelle virtu infuse c'é solo
il remare e nei doni c'e solo lo spirito: € chiaro che la vita delluomo € una ed e fatta
dall'esercizio delle virtu e dalle ispirazioni dello Spirito Santo; pero quella della barca e
un’immagine che ci da l'idea; in qualche modo lo spirito, quindi il dono, € questa

abilitazione a percepire i movimenti dello Spirito Santo e a farsene guidare.

San Tommaso ci introduce in un‘ulteriore distinzione. E dice: «E evidente che le


https://lanuovabq.it/it/le-virtu-infuse-il-testo-del-video

virtu umane potenziano l'uomo (solo) in quanto e fatto per assecondare la mozione
della ragione nei suoi atti interni ed esterni» (I-l, . 68, a. 1). Ciog, le virtu umane ci
consentono di vivere secondo ragione; secondo ragione naturale, ma anche secondo

ragione elevata, illuminata dalla fede: e queste sono le virtu infuse.

Invece, i doni agiscono su un altro registro. Aggiunge infatti san Tommaso: «Percio
€ necessario che esistano nell'uomo perfezioni piu alte, in modo che egli sia da esse
predisposto alla mozione divina. E queste perfezioni sono chiamate doni non solo
perché vengono infusi da Dio, ma anche perché da essi 'uomo viene disposto ad
assecondare con prontezza le ispirazioni divine, secondo lI'espressione di Isaia (50,5): “Il
Signore mi ha aperto l'orecchio e io non ho opposto resistenza, non mi sono tirato
indietro”» (ibidem). San Tommaso ci dice che queste perfezioni sono chiamate “doni”
non semplicemente perché sono infuse da Dio, perché anche le virtu infuse si chiamano
cosi perché sono infuse da Dio, quanto piuttosto perché ci permettono di sintonizzarci,
ci predispongono alla mozione divina, al soffio dello Spirito, a cogliere e ad agire con
prontezza. Con prontezza in che cosa? Non tanto nell'agire bene in modo buono,
conforme alla natura delluomo, sia essa una natura “pura” - che poi non esiste perché
la nostra € una natura decaduta - sia essa una natura sopraelevata alla vita
soprannaturale; i doni ci danno questa prontezza, come le virtu, ma ad un altro livello: e
la prontezza a captare e seguire le mozioni dello Spirito Santo, le ispirazioni divine.
Quindi, vedete che & un dono meraviglioso, che ci colloca a un livello “superiore” rispetto

a quello delle virtu.

Facciamo una precisazione importante, perché sicuramente vi € gia capitato di
sentire espressioni curiose, ad esempio che questa vita secondo lo Spirito, seguendo le
ispirazioni dello Spirito, ci porterebbe ad agire non solo, potremmo dire, al di sopra delle
virtu, ma a prescindere dalle virtu o addirittura contro le virtu. San Tommaso, nella
risposta alla seconda obiezione, precisa: «l vizi, in quanto contrastano col bene della
ragione, sono contrari alle virtu; ma in quanto contrastano con l'ispirazione divina, sono
contrari ai doni. Infatti cid che e contrario a Dio e contrario anche alla ragione, il cui
lume deriva da Dio» (I-1l, g. 68, a. 1, ad 2). E una precisazione estremamente preziosa.
Cioe, san Tommaso ci sta dicendo che tutto cio che & contrario a Dio e contrario alla
ragione dell'uomao. Il vizio ha questa “capacita” di essere contrario sia alla virtu, e
dunque al vivere secondo ragione, sia a Dio, che e l'origine, il lume della ragione, il
creatore della ragione, Colui che ha ordinato la ragione dell'uomo, la sua natura in un

certo modo.

Detto in soldoni, per capire il ragionamento di fondo: non & mai possibile che un



vizio - dunque un’'azione, e non solo, un abito operativo che ci porta ad agire in modo
oggettivamente non buono - sia ispirato dallo Spirito Santo. Il vizio & contro ragione e
dunque & anche contro Dio, si oppone alla virtu e si oppone al dono. Non esiste una
presunta “vita superiore” dello Spirito, come vaneggiavano e vaneggiano ancora oggi gli

gnostici, che ci permetta di agire non piu secondo virtu ma secondo il vizio.

Ora vediamo I'art. 2 della queestio 68, dove san Tommaso si chiede se i doni
siano necessari all'uomo per salvarsi. Abbiamo visto che cosa sono i doni, la loro
distinzione dalle virtu: adesso vediamo la loro necessita. San Tommaso dice: «Nelle cose
in cui non bastano i suggerimenti della ragione, ma si richiedono quelli dello Spirito
Santo i doni sono indispensabili» (I-1l, g. 68, a. 2). Indispensabili appunto perché
abbiamo visto che le virtu arrivano fino a un certo punto, poi € necessario passare nella
“modalita” dei doni; per usare I'immagine di prima, bisogna issare la vela e intercettare
le mozioni dello Spirito Santo. Nella misura in cui evidentemente non basta seguire la
ragione delluomo, anche se illuminata dalla fede, quindi non basta piu il remare, ecco

allora che i doni diventano necessari, issare la vela diventa necessario.

Spiega san Tommaso: «La ragione umana viene condotta da Dio alla perfezione in due
modi: primo, con una perfezione naturale, cioé mediante la luce naturale della ragione;
secondo, con una perfezione soprannaturale, mediante le virtu teologali» (ibidem). Una
perfezione naturale propria dell'uomo in quanto uomo nella sua natura, e una
perfezione invece soprannaturale. Ora, «sebbene questa seconda perfezione sia
superiore alla prima, tuttavia la prima e posseduta dall'uomo piu perfettamente della

seconda» (ibidem).

Dunque, Tommaso dice che la prima perfezione é posseduta dall’'uomo piu
perfettamente della seconda, in quanto di questa prima perfezione 'uomo ha «pieno
possesso» perché appartiene alla sua natura; «della seconda, invece, ha un possesso
imperfetto; infatti noi conosciamo e amiamo Dio imperfettamente» (ibidem). La prima
perfezione & proporzionata in qualche modo alla natura dell'uomo. La seconda, invece,
elevando 'uomo al di sopra della sua natura perché conosca e ami Dio, € sempre in
qualche modo imperfetta, perché nessuno di noi potra mai dire di conoscere e amare

Dio perfettamente.

Quindi, posta questa premessa, san Tommaso dice: «Rispetto alle cose soggette
alla ragione umana, cioé in ordine al suo fine connaturale, 'uomo pud agire mediante il
giudizio della ragione. (...) Invece, in ordine al fine soprannaturale, verso cui muove la
ragione in quanto & in certo qual modo imperfettamente formata dalle virtu teologali [le

virtu teologali realmente elevano e formano la ragione, le danno una forma, ma € una



forma “imperfetta”, in virtu della sproporzione, rispetto alla natura umana, di questo
fine superiore: conoscere e amare Dio in sé & qualcosa che richiede una luce, una carita
soprannaturale che eccede la natura dell'uomo], non basta la mozione della ragione

stessa, senza l'ispirazione e la mozione dello Spirito Santo» (ibidem).

Questo vuol dire che, nell'ordine soprannaturale, i doni arrivano in qualche
modo a “supplire” all'imperfezione in cui si trova 'uomo nonostante sia elevato dalle
virtu teologali, perché essendo elevato al di sopra di sé ha bisogno di una perfezione
ulteriore che lo porti ad agire non solo secondo la mozione della ragione secondo virtu,
in questo caso secondo virtu infuse (le virtu teologali), ma ha bisogno anche di
un’'ispirazione dall'alto, di una mozione dello Spirito Santo. Ed & questa la ragione per cui
i doni sono realmente necessari per vivere a queste altezze, potremmo dire. Se
vogliamo usare un'immagine, per vivere costantemente in alta quota non e sufficiente
avere le normali facolta respiratorie: quando si superano certe altezze e necessaria la
bombola d'ossigeno. Per vivere a certe altezze dobbiamo essere continuamente
connessi a questa bombola, che consiste appunto nelle mozioni dello Spirito Santo che

ci vengono date in dono e corrispondono ai famosi sette doni dello Spirito Santo.

San Tommaso fa una precisazione: ¢ chiaro che i doni ci permettono di agire non
solo secondo ragione, ma secondo un principio piu alto, che non e solo quello della
ragione illuminata dalla fede ma e quello appunto dell'essere sensibili, attenti, docili alle
mozioni che ci vengono direttamente dallo Spirito Santo. Nella risposta alla seconda
obiezione, san Tommaso precisa: «Le virtu teologali e morali non possono mai portare
'uomo a una perfezione in ordine all'ultimo fine, tale per cui non vi sia piu bisogno di
un'ispirazione dello Spirito Santo» (I-Il, g. 68, a. 2, ad 2). E una precisazione che ci dice
quanto abbiamo gia affermato, da un altro punto di vista: le virtu infuse, per quanto
siano dei doni necessari e altissimi, incluse le virtu teologali che superano le virtu morali
infuse, non possono mai portare 'uomo a una perfezione in ordine al fine ultimo (cioe,
non in ordine alla propria vita naturale) «per cui non vi sia piu bisogno di un’ispirazione
dello Spirito Santo». Dovendo vivere secondo Dio, in Dio, rivolti a Dio, abbiamo in
continuazione bisogno di Dio per questo e non solo per le virtu che Egli ci da, ma anche
per quella continua assistenza, per quelle continue ispirazioni che Egli infonde nella
nostra anima, nella sua parte intellettiva e nella sua parte volitiva, come avremo modo

di vedere.

L'idea che i doni riguardino questa mozione esterna dello Spirito Santo, quando
invece le virtu sono degli abiti operativi interni, puo farci pensare che i doni non siano

qualita stabili, cioe che non siano abiti. Potremmo pensare che i doni non siano qualche



cosa che dimori nell'anima e che ne costituisca una qualita stabile, non evidentemente
perché agisca secondo la sua natura, non perché agisca secondo la ragione naturale e
illuminata dalla fede, ma questi abiti sono necessari perché 'uomo agisca stabilmente
secondo le mozioni dello Spirito Santo. Quindi, questa idea di un abito, cioé di una

qualita stabile, & comune ai doni come alle virtu, sebbene agiscano su due piani diversi.

Infatti, san Tommaso nell'art. 3 ci spiega: «| doni dello Spirito Santo sono abiti che
servono a predisporre 'uomo a obbedire prontamente allo Spirito Santo» (I-11, g. 68, a.
3). Cioe, I'abito e la qualita stabile dell'anima. Ora, san Tommaso ci dice che i doni non
vanno pensati essi stessi come mozioni esterne che vanno e vengono, ma sono come
qualcosa che stabilmente, abitualmente, da cui il termine “abito”, ci dispone a
sintonizzarci nei confronti dello Spirito Santo. Se riprendiamo I'immagine della barca,
I'abito non & la mozione, non & il vento che soffia, ma é l'albero con la vela che risiede in
modo stabile nella barca, rendendola capace di cogliere la mozione. La mozione viene
dallo Spirito Santo, nessuno di noi la pud provocare, cioé nessuno puo costringere lo
Spirito Santo a soffiare, in modo simile al marinaio che non puo costringere il vento a
soffiare. Inoltre, il vento puo soffiare quanto vuole, ma se non ho la vela... se invece ho
la vela, che & appunto una disposizione stabile della barca, ecco che allora abitualmente
sard capace di recepire queste mozioni dello Spirito Santo. Quindi, questa azione

secondo lo Spirito non & solo un’azione, un atto a sé stante, bensi un abito permanente.

E interessante anche il sed contra che ci viene offerto. Dice Tommaso: «ll Signore
disse ai suoi discepoli parlando dello Spirito Santo: “Dimorera presso di voi e sara in voi”
(Gv 14, 17). Ma lo Spirito Santo non viene a stare in un uomo senza i suoi doni, percio i
suoi doni rimangono nell'uomo. Percio, non soltanto atti o passioni, ma anche abiti
permanenti». Questo & un testo densissimo: la presenza dei doni & la conseguenza della
presenza dello Spirito Santo, della dimora che lo Spirito Santo pone nellanima in grazia;
e chiaro che questa permanenza presuppone la vita teologale: dove non c'e vita
teologale, non c'e lo Spirito Santo. Ma lo Spirito Santo viene sempre con dei doni, non
viene mai a mani vuote, cioe viene creando nell’anima queste disposizioni affinché
siamo sintonizzati con Lui. Immaginate una radio come quelle di una volta, con una
manopola per sintonizzarsi con un‘'onda che non dipende da chi possiede la radio, ma
se non hai la radio non la percepisci: i doni sono in qualche modo lo Spirito Santo che
porta questa radio per permetterci di cogliere le sue frequenze. Questo € molto bello e

molto utile.

Un'ulteriore precisazione é nella risposta alla terza obiezione dell'art. 4. San

Tommaso dice: «L'anima umana non viene mossa dallo Spirito Santo senza unirsi in



qualche modo con lui. Ora, la prima unione delluomo con Dio avviene mediante la fede,
la speranza e la carita. Percio queste virtu sono presupposte ai doni come loro radici. E
cosi tutti i doni appartengono a queste tre virtu come loro derivazioni» (I-l, g. 68, a. 4, ad
3). Qui abbiamo un’ulteriore precisazione di quanto abbiamo detto: non dobbiamo
pensare questi doni senza il Donatore; i doni permangono perché lo Spirito permane.
Ma «la prima unione dell'uomo con Dio» si ha mediante le virtu teologali: la fede, la
speranza e la carita. E dunque i doni presuppongono le virtu teologali, la vita teologale,
come delle radici; e aiutano a loro volta la vita teologale, a vivere secondo la fede, la
speranza, la carita. Vedete che c'e un circolo virtuoso tra virtu teologali e doni, pero
attenzione: le virtu teologali sono il presupposto perché lo Spirito Santo dimori con i
suoi sette doni che ci rendono capaci di vivere a una “frequenza” ancora piu alta, la

frequenza delle mozioni stesse di Dio.

La prossima volta concluderemo la queestio 68 con gli articoli che ci rimangono e
che ci permetteranno di avere un quadro piu completo di questa sezione sui doni dello

Spirito Santo.



