LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA /74 - LA TRASCRIZIONE

Gli angeli nelle Sacre Scritture - 1l testo del video

Luisella

Scrosati

Proseguiamo la nostra catechesi sugli angeli. La scorsa volta abbiamo fatto una

riflessione piu generale, per capire I'importanza di tornare a parlare degli angeli, di
reinserire I'angelologia all'interno del discorso teologico, anche per il particolare

contesto in cui viviamo, un contesto di secolarizzazione, demitizzazione, eccetera.

Oggi entriamo un po’ di pit nell’'argomento e vediamo la testimonianza delle Sacre


https://lanuovabq.it/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/perche-parlare-degli-angeli-il-testo-del-video

Scritture riguardo alla presenza degli angeli. E sempre un discorso su due versanti: gli
angeli buoni e gli angeli cattivi. Quindi cerchiamo di rispondere alla domanda: qual é la
testimonianza dei libri sacri, dei libri della Bibbia, relativamente all'esistenza, alla

presenza, alla missione degli angeli?

La nostra lezione si dividera, classicamente, in due parti: ci occuperemo prima
dell'’Antico Testamento e poi del Nuovo Testamento. Non abbiamo la pretesa di esaurire
il discorso, ma di dare alcune linee, alcune coordinate, anche qualche esempio per

permettere di capire.

Per quanto riguarda I'Antico Testamento, lo dobbiamo suddividere in due periodi
importanti, due periodi della storia d’Israele, ma anche della compilazione dei libri sacri

dell'AT, cioe: 1) il periodo pre-esilico; 2) il periodo post-esilico.

L'evento spartiacque della storia di Israele & appunto I'esilio di Babilonia (597-
538 a. C.), gli anni dell'esilio - lontano dalla terra di Israele, lontano dal Tempio - che

hanno segnato chiaramente la storia di Israele.

Quando ci occupiamo del periodo pre-esilico, troviamo che I'angelo viene espresso
con la parola ebraica mal'ak, che indica generalmente il messaggero: dunque, e i/
messaggero di Dio, messaggero di Yahweh o solo il messaggero. Con questo termine viene
evidenziata la sua missione, cioe il suo essere portatore di un messaggio, il suo essere
inviato, piuttosto che la sua natura vera e propria. La prima indicazione importante che
ci forniscono i testi gia del periodo pre-esilico & la subordinazione di questi spiriti celesti,
di questi messaggeri, a Dio. Di fronte a un mondo pagano che in qualche modo
conosceva una pluralita di divinita e attribuiva a queste entita spirituali una vera e
propria natura divina, nell'AT I'affermazione dell'unicita di Dio prevale in modo netto. E
dunque gli angeli, questi messaggeri, sono posti al servizio di Dio e sono subordinati a
Dio.



La seconda caratteristica di questo gruppo di scritti riferiti al periodo pre-esilicosta
nel fatto che molto spesso I'angelo € identificato con Dio stesso; non sempre e nonin
tutti i testi c'e@ una distinzione dell'angelo come qualcuno di diverso da Dio, dall'unicoDio.
Per esempio, tra i testi piu classici c'e il libro della Genesi, dove, al capitolo 31, viene
narrata la lotta di Giacobbe con I'angelo: ora, questo angelo, in realts, si rivela come Dio
stesso. Dunque, Giacobbe lotta con Dio: quando lotta con I'angelo, lotta con Dio. E la
stessa cosa I'abbiamo in un altro libro importantissimo, il libro dell’Esodo, dove si parla
della teofania (cap. 3), la manifestazione di Dio a Mose nel roveto ardente; e anche qui si

parla dellangelo, ma in realta poi nel testo si comprende che e Dio stesso che parla.

Questo aspetto particolare dell’AT - di questi testi precisi, tratti come abbiamo visto
dalla Genesi e dall'Esodo in particolare, che sono testi importanti, centrali - ha dato
origine a due filoni interpretativi dei Padri della Chiesa e dei grandi Dottori. E cioé: 1) il
primo filone ritiene che I'angelo di Dio, in questi episodi, in questi testi dove non & chiara
la distinzione, sia una manifestazione anticipatoria del Verbo, che avrebbe poi assunto la
natura umana, che si sarebbe dunque rivelato con delle sembianze umane: non che non
fosse vero uomo, intendiamoci, ma poteva apparire riconoscibile come uomo; 2) un
altro filone ritiene invece che si tratti veramente di creature angeliche, quindi non di
manifestazioni del Figlio di Dio, ma rivestite dell'autorita di Dio; e dunque, in questo
senso, ritenute Dio stesso, non in virtu di loro stesse, ma in virtu dell'autorita di cui

erano state rivestite.

C'é un discorso di sant’Agostino, il Discorso 7, che ¢ stato da lui tenuto nel periodo
della Quinquagesima, proprio sull'episodio del roveto ardente (Esodo 3). Ora, in questo
Discorso, sant’/Agostino dimostra di conoscere queste due linee interpretative e dice che
sono entrambe legittime. Leggiamo un testo importante per questa questione, vedendo
come sant’Agostino risolve il “problema” dell'identificazione dell’'angelo in questi testi
dell'AT.

Scrive sant’Agostino: «Se poi colui che parlava a Mose, chiamato sia angelo del
Signore sia Signore, fosse la stessa identica persona, & molto difficile stabilirlo; non lo si
puo affermare temerariamente ma bisogna prudentemente investigare. Due sono le
opinioni che qui si possono portare; qualunque delle due sia la vera, tutte e due sono
secondo la fede». Cioe, sant’/Agostino dice che in entrambi i casi non andiamo contro la
fede, contro la regula fidei. E infatti sant’/Agostino aggiunge che «non dobbiamo ritenere
un senso contrario alla regola della fede, alla regola della verita, alla regola della pieta»

queste due opinioni. Vediamo quindi I'importanza del riferimento alla regola della fede.



1) Prima ipotesi. Dice Agostino: «Alcuni affermano che ¢ stato chiamato sia angelo del
Signore che Signore percheé si trattava di Cristo, di cui chiaramente afferma il profeta che
e angelo del gran consiglio (Is 9, 6 ). Angelo € un nome che indica l'ufficio, non la natura. In
greco infatti si chiama angelo chi in latino & detto messaggero. Messaggero € nome che
indica azione: chi agisce, cioé annunzia qualcosa, si chiama messaggero. Chi neghera
che Cristo ci abbia annunziato il regno dei cieli?». Ciog, Cristo € realmente messaggero e
dunque propriamente lo si puo chiamare angelo: questa € la giustificazione del primo

filone, che identifica 'angelo di questi testi con Cristo.

2) Seconda ipotesi. Scrive ancora sant’/Agostino: «Altri affermano che fu veramente un
angelo del Signore, non Cristo, ma un angelo inviato; costoro debbono provare perché e
stato chiamato Signore». Come gli altri hanno dovuto provare perché il Signore é stato
chiamato angelo, questi altri devono provare perché I'angelo viene chiamato Signore.
«Ed essi spiegano: “Come nelle Scritture parla il profeta e si dice che & il Signore a
parlare, non perché il profeta e il Signore ma perché il Signore & nel profeta, cosi
quando il Signore si degna di parlare attraverso un angelo, come attraverso un apostolo,
come attraverso un profeta, si pud rettamente chiamare angelo per se stesso e Signore

perché Dio e in lui"».

Dunque, come visto, sant’Agostino spiega le due linee interpretative e dice che

nessuna delle due é contraria alla fede.

Dopo l'esilio, c’@ un’esplosione della presenza angelica nei testi dell’'AT. E
I'angelologia si sviluppa probabilmente - si tratta di un’ipotesi dal punto di vista storico -
per il venir meno in qualche modo del rischio di politeismo, che suggeriva piu prudenza
nella fase pre-esilica. Come sappiamo, Israele era stato punito con l'occupazione, la
distruzione del Tempio e l'esilio a causa della sua idolatria. Dunque, in questa prima fase
c'e una certa titubanza a parlare molto liberamente degli angeli. Nella seconda fase c'e
invece, per cosi dire, un‘esplosione della presenza angelica nei testi sacri. Ora, se
confrontiamo questi due periodi, troviamo che caratteristica del periodo pre-esilico ¢ il
fatto che gli angeli sono menzionati anzitutto come coro: un coro che celebra le lodi di
Dio, che adora Dio e, nei testi, viene chiamato assemblea dei santi, figli di Dio, consiglio dei
santi. | santi, in questi testi, non sono i santi come li intendiamo noi, cioé uomini che si
sono salvati, sono stati deificati, sono entrati nella gloria di Dio, ma gli angeli in senso
proprio, che ovviamente partecipano della santita di Dio e percid sono detti anche santi.
Oppure, un‘altra configurazione e quella di schiera, esercito incaricato di compiere

I'ordine di Dio.



Quindi, sono due presenze collettive: |la prima, una presenza liturgica, di lode, di
glorificazione, come leggiamo nei Salmi, «lodate Dio, voi angeli...»; l'altra & la presenza,
invece, di questo esercito di Dio: da qui, il nome di Deus Sabaoth, cioe «Dio degli
eserciti», «Dio delle schiere», che é stato infelicemente tradotto in italiano come «Dio
dell'universo», ma in realta sta proprio per «Dio delle schiere celesti», degli angeli.
L'esempio forse piu conosciuto € quello che troviamo nel libro di Giosue (5, 14) - quando
Giosué, prima della presa di Gerico, vede un angelo di Dio che va da lui e dice che é «il

capo dell'esercito del Signore».

Ancora, abbiamo un riferimento molto esplicito ai cherubini, che hanno la
missione, la particolarita di essere anzitutto il trono di Dio: ecco l'espressione «Dio, che
siede sui cherubini» (Sal 98, 1). Per questa ragione i cherubini erano stati rappresentati
per ordine di Dio stesso (che si era rivelato sul Sinai a Mose) sul Kapporet, cioé sul
“coperchio” dell'Arca dell’Alleanza, con i cherubini che si dovevano guardare

frontalmente e la gloria di Dio che discendeva su di loro.

O ancora, pensiamo ai cherubini come ai guardiani del luogo santo: quando Dio
caccia Adamo ed Eva dal paradiso terrestre pone i cherubini a guardia della dimora e
dell'albero della vita (cf. Gn 3, 24); inoltre, i cherubini vengono rappresentati nella tenda,
all'interno del tempio, nel tabernacolo, cioe nella parte sacra, separando il Santo dal

Santo dei Santi. Dunque, sono i guardiani del luogo sacro e sono il trono stesso di Dio.

Nel secondo periodo, quello post-esilico, vediamo invece che gli angeli svolgono una
mediazione. Emerge questa componente piu forte della presenza angelica. Una
mediazione discendente e una mediazione ascendente. Facciamo un esempio. La
mediazione discendente € la mediazione tra Dio e gli uomini e quindi [gli angeli]
esercitano una missione presso gli uomini. Classico esempio ¢ l'arcangelo Raffaele nel
libro di Tobia o anche I'arcangelo Michele nel capitolo 12 del libro di Daniele. O ancora,
la mediazione angelica nella rivelazione profetica. Per esempio, nel libro di Daniele, ai
capitoli 8 e 9, ci sono due visioni, due rivelazioni che ha Daniele. Ed e I'arcangelo
Gabriele che spiega a Daniele il senso di queste rivelazioni. Una é la rivelazione del
capro e del montone; l'altra, importantissima, € quella delle settanta settimane che

avrebbero portato alla venuta del Cristo.

Cosa molto importante: I'Antico Testamento afferma anche la presenza di
angeli malvagi. Li presenta sempre, per cosi dire, come molto distanziati, periferici,
infatti sono posti nei luoghi deserti. Pensiamo ad Azazel (cf. Lv 16, 8.10.26), che ¢ il

demone del deserto, al quale si mandava il famoso capro espiatorio; non gli si offriva



evidentemente il capro, ma gli veniva mandato il capro in segno di espiazione, di
allontanamento dei peccati dalla vita di Israele, verso il deserto dove c'era Azazel.
Pensiamo agli abissi, al Leviatano (cf. Sal 74, 14; 104, 26; Is 27, 1), questa famosa figura
che € un demone degli abissi. Pensiamo ai cosiddetti tanninim, cioé i mostri marini,
anch’essi mostri degli abissi (presenti in piu punti, come, per es., Sal 73, 13). Oppure

pensiamo ad Asmodeo, il demone presente nel libro di Tobia (cf. 3, 8. 17).

Quindi, questi angeli decaduti vengono nominati, hanno un nome. Un altro nome
che ricorre e Satan, Satana, che é l'accusatore: lo ritroviamo, per esempio, nel libro di
Giobbe (1, 6-12). Satan va davanti a Dio ad accusare, in qualche modo, Giobbe. C'¢ poi la
sintesi dei libri sapienziali. Nel libro della Sapienza abbiamo la famosa frase: «La morte &
entrata nel mondo per invidia del diavolo» (Sap 2,24), il che spiega il capitolo 3 del libro

della Genesi, dove il serpente e proprio il diavolo.

Quello che & importante & che I’'AT nega un dualismo, cioé nega che ci siano due
entita paritarie, come Dio, il buono, e Satana, il cattivo: Dio il buono, con i suoi angeli
buoni, e Satana il cattivo, con i suoi angeli cattivi, come se fossero entrambi divinita,
come se fossero entrambi della stessa natura divina: non e cosi. Per I'AT e chiarissimo
che gli angeli buoni sono subordinati a Dio; anche gli angeli cattivi costituiscono una
reale forza malvagia, ma non & pari a Dio; cercano di rovinare il piano di Dio, ma sono
sottoposti e sottomessi a Dio. Quindi, questa visione del mondo degli angeli malvagi e
ribelli, come descritta nell’Antico Testamento, € un “guadagno” importantissimo per

comprendere la verita degli angeli.

Se passiamo al Nuovo Testamento, troviamo che sia la presenza degli angeli buoni
che degli angeli cattivi € veramente dappertutto. Ma c'e una caratteristica nel NT che
chiaramente risponde al fatto che Cristo, il Figlio di Dio, € venuto, si € incarnato.
Troviamo che gli angeli buoni e cattivi ruotano, in qualche modo, attorno alla presenza
di Cristo e del Regno di Dio. Cioé tutta loro presenza, in bene e in male, e legata alla
presenza di Gesu Cristo e alla presenza della Sua Chiesa e all'edificazione del Regno di
Dio.

C'é un'immagine chiarissima che troviamo nel Vangelo di Giovanni, al capitolo 1,
quando Gesu dice: «Vedrete il cielo aperto e gli angeli di Dio salire e scendere sul Figlio

delluomo» (Gv 1,51). Cio¢ il Figlio dell'uomo ha, per cosi dire, un effetto catalizzante nei
confronti degli angeli. Gli angeli sono al Suo servizio e vivono in qualche modo della Sua

mediazione; la loro mediazione & subordinata e legata a quella di Cristo.

E da notare anche come la presenza degli angeli & fortissima in due momenti

cruciali della vita di Cristo



, Cioe nei racconti della Nativita, nel Vangelo di Luca (capitoli 1-3), dove vediamo gli
angeli presenti che cantano la gloria di Dio; e li troviamo al momento della Risurrezione,
nel sepolcro vuoto, nellannuncio alle donne. Questo sta a indicare appunto il loro

essere totalmente al servizio di Cristo.

Un aspetto che & molto importante sottolineare ¢ che nel NT troviamo quello che
potremmo chiamare un dualismo, ma non ontologico. In che senso? Nel senso che, con
la venuta di Cristo, gli schieramenti si dividono: la neutralita € impossibile. E dunque
abbiamo Cristo e i Suoi angeli e coloro che aderiscono a Cristo, da una parte; e dall'altra
parte, abbiamo Satana con gli angeli ribelli e coloro che mediante il peccato vogliono
aderire e aderiscono di fatto al demonio. Lo scontro & frontale. Questo & il senso degli
esorcismi, narrati soprattutto nel Vangelo di Marco, e del lamento dei demoni che
riconoscono Cristo, «io so chi tu sei: il Santo di Diol» (Lc 4, 31-37). Come dire, la battaglia,
lo scontro & arrivato al suo momento fondamentale: i demoni sanno che e arrivato |l
Vincitore, e arrivato Cristo. Ora, a questo apparire di Cristo, le potenze degli inferi si

scatenano.

Il NT, da questo punto di vista, ha un linguaggio chiarissimo, inequivocabile.
Prendiamo un esempio. Nella Prima Lettera di san Giovanni (7 Gv 5,79) viene detto
chiaramente come gli angeli malvagi e Satana siano i dominatori di questo mondo, sotto
il cui dominio finiscono coloro che commettono il male; di nuovo, la Prima Lettera di san
Giovanni (7 Gv 3,8) dice che chi commette il peccato viene dal diavolo. Se da san Giovanni
ci spostiamo a san Paolo, vediamo che anche l'universo in qualche modo risulta come
saturo dei demoni. Pensiamo alle due espressioni della Lettera agli Efesini: la prima,
dove san Paolo parla del «principe delle potenze dell'aria» (Ef 2,2); la seconda, in cui si
legge degli «spiriti del male che abitano le regioni celesti» (Ef 6,72). Quindi non solo il
mondo degli uomini, ma in qualche modo l'universo & saturo della presenza degli angeli

malvagi.

Come dicevamo, il NT conosce un’esplosione della presenza angelica, degli angeli
buoni e degli angeli cattivi. Solo la parola “Satana” ricorre ben 34 volte, “diavolo” 33
volte, “il maligno” 12 volte, di cui una e quella che termina il Padre Nostro, dove non
chiediamo di essere liberati dal male in generale, ma dal maligno. E poi abbiamo altri
termini che ricorrono piu raramente ma che vanno in qualche modo a rimpolpare la
presenza del vocabolario legato alla sfera demoniaca, come per esempio “il nemico”,

“I'avversario” o “Beelzebul".

Tutto questo indica appunto una presenza forte degli angeli, in questo caso

cattivi, nel NT. Per quale ragione? E un pessimismo? No, & perché la missione di Cristo



e primariamente, precisamente, quella di «distruggere le opere del diavolo» (7 Gv 3,8),
come dice san Giovanni nella sua Prima Lettera. Cristo viene per distruggere le opere
del maligno, per distruggere le opere del diavolo, per cacciare il diavolo che aveva
occupato tutti gli spazi della vita del'uomo e del cosmo. E questo il grande senso degli
esorcismi di Cristo: una delle primissime cose che Cristo fa non & guarire, ma scacciare i
demoni. E lo stesso faranno gli Apostoli. Gesu € presentato nei Vangeli - vedi la famosa
parabola di Luca al capitolo 11 - come 'uomo piu forte che sconfigge I'uomo forte. In
quella parabola c'e 'uomo forte che custodisce la casa e poi arriva uno piu forte di lui
che gli strappa tutto e lo caccia via. Ecco, questo uomo piu forte, che € venuto a

scacciare 'uomo forte, e Cristo, che e venuto a scacciare il maligno.

Sconfitto da Cristo nella Sua Incarnazione e soprattutto nella Sua Passione, Morte e
Risurrezione, il demonio - come presenta chiaramente il libro dell’Apocalisse al capitolo
12 - va a far guerra alla Sua discendenza, alla Chiesa. E lo fa, come spiega il libro
dell’Apocalisse al capitolo 13, mediante i poteri di questo mondo, le famose due bestie:
la bestia che sale dal mare e la bestia che sale dalla terra. Il potere: il potere politico e il
potere di seduzione, le due bestie dell’Apocalisse. Non solo il demonio agisce tramite
queste due bestie, queste due strutture, ma va in giro anche a vagliare ogni uomo: il
famoso testo della Prima Lettera di san Pietro ci dice che «il diavolo come leone

ruggente va in giro, cercando chi divorare» (7 Pt 5,8).

Ma questa attivita del maligno ha un limite e ha un termine. Cio¢, ha un limite la
sua seduzione nei confronti delle singole persone, ma anche il suo architettare
Babilonia, cioé il mondo delle due bestie architettato dal drago ha un limite: il famoso
non praevalebunt, «<non prevarranno». Ha anche un limite temporale: sempre il libro
dell’Apocalisse mostra che Satana sara incatenato una volta per tutte nello stagno di

fuoco dove vengono incatenate anche le due bestie (Ap 20,70).

Sul versante degli angeli buoni, nel NT troviamo che essi, cosi come sono di aiuto al
ministero di Cristo, cosi vengono in aiuto alla Chiesa militante. Con I'Ascensione di Gesu,
gli angeli, dal servire il Cristo nel suo corpo fisico, passano a servirlo nel Suo corpo
mistico. La Lettera agli Ebrei spiega: «Non sono tutti spiriti incaricati di un ministero,
inviati per servire coloro che devono ereditare la salvezza?» (Eb 1,74). Dunque, vediamo
come la missione angelica si “sposta” nei confronti della Chiesa e di coloro, come dice la
Lettera agli Ebrei, che devono ereditare la salvezza. In questo senso, comprendiamo la

grande presenza degli angeli negli Atti degli Apostoli.

Negli Atti degli Apostoli abbiamo diversi episodi; il primo lo troviamo al capitolo 5,

19, quando il sommo sacerdote fa arrestare gli apostoli e gli angeli intervengono per



liberarli dalla prigione pubblica. Episodio analogo, al capitolo 12, € quello dell'arresto di
Pietro, che viene messo in carcere, ma arriva I'angelo che lo libera. Oppure, sul finire
degli Atti degli Apostoli, al capitolo 27, 23-24, quando Paolo sta per avere un naufragio,
un angelo gli appare e gli dice di stare tranquillo, con i suoi compagni di viaggio, perché
lui dovra comparire a Roma. E gli preannuncia dunque che uscira illeso, vivo, dal
naufragio. Cosi come gli angeli malvagi subiranno una sconfitta definitiva quando Cristo
tornera nella gloria, antiteticamente gli angeli buoni accompagneranno Cristo quando

verra nella gloria (cfr. Mt 24,31).

Dunque, vediamo questo percorso che matura dall’'AT: I'angelologia dell’AT é
soprattutto incentrata sull'unicita di Dio, dunque gli angeli come creature al
servizio di Dio (non come dei o semideéi), gli angeli come coro che adora Dio o come
schiere mandate da Dio per eseguire i Suoi ordini, gli angeli come mediatori di Dio; nel
NT, gli angeli diventano i mediatori di Cristo, che & il vero Dio, cioé si configura
maggiormente il loro essere in qualche modo attorno a Cristo, per servirlo, per adorarlo,

nel caso degli angeli buoni; per insidiarlo e combatterlo, nel caso degli angeli malvagi.

Ci sono altri passi delle Scritture che non abbiamo citato, perché & impossibile citarli
tutti; ma questa carrellata permette di capire che le Scritture parlano, e
abbondantemente, della presenza angelica e della presenza demoniaca. La pretesa di
ridurre a mitologia queste affermazioni veterotestamentarie e neotestamentarie
significa veramente svuotare il senso piu denso, piu importante, piu forte delle Scritture,
in particolare del NT, il quale sottolinea proprio I'importanza di questa venuta di Cristo e
di questo scatenarsi, dall'altra parte, del potere delle tenebre che riconosce in qualche
modo che € venuta la sua ora. E inoltre significa non comprendere piu la grande
battaglia che la Chiesa ha da compiere nella sua storia, assistita, protetta, servita dagli
angeli buoni, e dall'altra parte insidiata dal maligno. Dimenticare questa dimensione
significa non comprendere piu qual € la vera cifra della Storia, cioé questo grande

combattimento nel quale noi siamo dentro.

La prossima volta, se Dio vuole, vedremo la presenza degli angeli nella Tradizione

della Chiesa e in particolare nei Padri.



