LA NUOVA

BUSSOLAQUOTIDIW

Direttore Riccardo Cascioli

LIBRO DEL PAPA

«Gesu, re del mondo e della storia»

Massimo

Introvigne

Anche solo un cenno a tutti i molteplici temi di Gesu di Nazaret. Seconda Parte di Joseph

Ratzinger - Benedetto XVI (Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2011) e
impossibile. Rimandando per un esame piu dettagliato a una mia recensione piu lunga,
che sara anticipata dal sito del CESNUR, mi limito qui a mettere in luce un aspetto di

metodo e tre temi essenziali dell'opera, che costituiscono il cuore del suo messaggio.


https://lanuovabq.it/it/attualita
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

Anzitutto, il metodo. Benché il libro sia stato completato prima dell'esortazione
apostolica postsinodale Verbum Domini, del 30 settembre 2010, tra questo documento
del Magistero e il libro - che del Magistero, come il Papa aveva precisato in occasione
del primo volume, a rigore non fa parte - intercorre un rapporto molto stretto. La
Verbum Domini &, in larga parte, una spiegazione e un’'interpretazione della Costituzione
dogmatica sulla divina Rivelazione Dei Verbum del Concilio Ecumenico Vaticano Il, e in
particolare del suo numero 12, richiamato anche in Gesu di Nazaret. Seconda Parte.
L'esortazione, interpretando il documento conciliare, chiarisce che I'esegesi cosiddetta
storico-critica puo dare contributi validi purché non pretenda di essere l'unica o l'ultima
chiave di lettura del testo biblico, che va sempre letto nel contesto della fede della
Chiesa la cui individuazione ultima spetta al Magistero. La Verbum Domini afferma che -
se si rispettano queste premesse - congiungere un’ermeneutica «scientifica» e una
«della fede» & possibile, e corrisponde alle vere intenzioni del Concilio Ecumenico
Vaticano Il, purtroppo - come scrive il Papa in Gesu di Nazaret. Seconda parte - «quasi per
nulla» rispettate nella crisi postconciliare. Nel libro Benedetto XVI ribadisce la stessa
prospettiva, ma insieme fa qualcosa di piu: mostra e prova come quella che chiama la
«congiunzione delle due ermeneutiche» - «scientifica» e «della fede» - sia in concreto

possibile.

Tre elementi costituiscono il messaggio fondamentale dell'opera. La prima é la
verita storica, fattuale degli eventi narrati dei Vangeli, che un'esegesi razionalista
costantemente criticata vorrebbe ridurre a meri simboli. Saranno sufficienti due esempi.
Il primo riguarda listituzione dell’Eucarestia nell’'Ultima Cena. Un'analisi molto
dettagliata dei testi che la riguardano offre al Papa 'occasione per una rivendicazione
«della reale storicita degli avvenimenti essenziali. Il messaggio neotestamentario non &
soltanto un’idea; per esso € determinante proprio I'essere accaduto nella storia reale di
questo mondo: la fede biblica non racconta storie come simboli di verita meta-storiche,
ma si fonda sulla storia che e accaduta sulla superficie di questa terra». «Se Gesu -
scrive Benedetto XVI - non ha dato ai discepoli pane e vino come suo corpo e suo
sangue, allora la Celebrazione eucaristica € vuota - una devota finzione, non una realta
che fonda la comunione con Dio e degli uomini tra loro». Utilizzando invece il metodo
proposto nel volume della congiunzione delle due ermeneutiche, possiamo essere certi
che I'UItima Cena & un evento storico realmente accaduto, e «guardare tranquillamente
le ipotesi esegetiche che, da parte loro, troppo spesso si presentano con un pathos di
certezza che viene confutato gia dal fatto che posizioni contrarie vengono proposte

continuamente con lo stesso atteggiamento di certezza scientifica.

Del resto, la stessa singolarita dell’'Eucarestia € un argomento, spiega il Papa, che

consente di considerare le tesi razionaliste secondo cui I'Eucarestia sarebbe



un'invenzione dei primi cristiani come semplicemente assurde. Chi mai avrebbe potuto
pensare d'inventare una cosa del genere? «L'idea del formarsi dell'Eucaristia nellambito

della “comunita” & anche dal punto di vista storico assolutamente assurda. Chi avrebbe

potuto permettersi di concepire un tale pensiero, di creare una tale realta?».

Il secondo esempio é la Risurrezione. | giochi di parole di una certa teologia
progressista secondo cui Cristo e si risorto ma solo nella mente o nel cuore dei
discepoli, sono criticati come derive che portano fuori del cristianesimo propriamente
detto. Per quanto qualitativamente superiore alla storia, la Risurrezione avviene nella
storia. Il sepolcro € veramente vuoto. «L'essere cristiani significa essenzialmente la fede
nel Risorto». «Se Gesu sia soltanto esistito nel passato o invece esista anche nel

N

presente - cio dipende dalla risurrezione. Nel “si” 0 “no” a questo interrogativo non ci si
pronuncia su di un singolo avvenimento accanto ad altri, ma sulla figura di Gesu come
tale». Credere che la Risurrezione sia avvenuta & quell'’elemento cruciale che consente di
rispondere con certezza alla domanda se qualcuno e cristiano o non lo é. «La fede
cristiana sta o cade con la verita della testimonianza secondo cui Cristo & risorto dai
morti. Se si toglie questo, si puo, certo, raccogliere dalla tradizione cristiana ancora una
serie di idee degne di nota su Dio e sull'uomo, [...] ma la fede cristiana & morta. Gesu in

tal caso € una personalita religiosa fallita».

Le obiezioni secondo cui il racconto della Risurrezione & maldestro - se € proprio
lui il Risorto, perché i discepoli fanno fatica a riconoscerlo? - si risolvono in realta in
elementi a sostegno dell'autenticita dei resoconti. «La dialettica che fa parte dell'essenza
del Risorto € presentata nei racconti - scrive senza mezzi termini il Papa - in modo
veramente poco abile, e proprio cosi emerge la sua veridicita. Se si fosse dovuta
inventare la risurrezione, tutta l'insistenza si sarebbe concentrata sulla piena corporeita,
sullimmediata riconoscibilita e in piu si sarebbe forse ideato un potere particolare come
segno distintivo del Risorto. Ma nella contraddittorieta dello sperimentato che
caratterizza tutti i testi, nel misterioso insieme di alterita e identita si rispecchia un
nuovo modo dell'incontro, che apologeticamente appare piuttosto sconcertante, ma che
proprio per questo si rivela anche maggiormente come autentica descrizione
dell'esperienza fatta». Se gli evangelisti avessero voluto inventare la storia della
Risurrezione, 'avrebbero inventata meglio. Le incertezze sono invece una prova

dell’'autenticita del racconto.

Il secondo grande tema del libro é il passaggio con Gesu Cristo a un'era
qualitativamente nuova nella storia del mondo e della salvezza. Questo passaggio €

mostrato dall'abbandono dei sacrifici del tempio, I'elemento che stava al centro della



religione degli Ebrei, e dalla fine del tempio stesso, sostituito dalla persona stessa di
Gesu Cristo. La cacciata dei mercanti dal tempio sara imputata a Gesu nel processo, e
sara decisiva per la sua condanna, anche se secondo Benedetto XVI «é giusta la tesi,
motivata minuziosamente soprattutto da Vittorio Messori, secondo cui Gesu nella
purificazione del tempio agiva in sintonia con la legge impedendo un abuso nei
confronti del tempio». Ai lettori de La Bussola Quotidiana fara piacere che, tra tanti
professori universitari di teologia, il Papa citi e a approvi proprio un testo di Messori.
Gesu, dunque, sara condannato non per le sue azioni nel tempio - di per sé non illecite -
ma per la giustificazione che ne da, dove rivendica nella sostanza se stesso come nuovo
tempio. L'avvento del Signore Gesu comporta la fine del vecchio sistema religioso
incentrato sul tempio: «Dio se ne va. Il tempio non & piu il luogo dove Egli ha posto il suo

nome. Sara vuoto».

Non é dunque un caso che quando Gesu muore in croce si squarci il velo del
tempio. L'episodio conferma che un'epoca della storia si € conclusa: «da una parte,
diventa evidente che I'epoca del vecchio tempio e dei suoi sacrifici € finita; al posto dei
simboli e dei riti, che rimandavano al futuro, subentra ora la realta stessa, il Gesu
crocifisso che riconcilia tutti noi col Padre. Ma al contempo, lo squarciarsi del velo del
tempio significa che ora é aperto I'accesso a Dio. Fino a quel momento il volto di Dio era
stato velato. Solo mediante segni e una volta all'anno il sommo sacerdote poteva
comparire davanti a Lui. Ora Dio stesso ha tolto il velo, nel Crocifisso si & manifestato

come Colui che ama fino alla morte. L'accesso a Dio € libero».

Questo tema & connesso con il terzo nucleo del volume, che sta al cuore della
lezione del Papa. Cristo e re, ma la natura della sua regalita - che ha anche una
dimensione sociale - non e stata capita dai suoi contemporanei e talora non € compresa
neppure da noi. Questo tema emerge in tutti i capitoli del libro, ma ha il suo centro nel
processo di Gesu. A proposito di tale processo si dice spesso che i capi d'Israele - da non
confondere con l'intero popolo ebraico, che non ha responsabilita collettive nella morte
del Signore, un tema che ha molto appassionato i lettori di anticipazioni del volume ma
che non occupa nel testo piu di tre pagine, né dice cose che non siano gia ovvie nel
Magistero recente nella Chiesa - si mossero per evitare che Gesu mettesse in
discussione l'unita di politica e religione che dava fondamento al loro potere. Ma il Papa

Ci invita a trattare questa problematica con grande cautela.

La «smania di potere del gruppo dominante» non va confusa con una

«preoccupazione» di non separare la politica dal suo fondamento nella religione, che



sarebbe in sé «legittima». Bisogna guardarsi, afferma il Papa, dal trarre argomento dal
processo di Gesu per sostenere la tesi secondo cui solo un’assoluta separazione tra
religione e politica sarebbe conforme al messaggio cristiano e al regno del Signore. Al
contrario, la regalita di Gesu Cristo - che pure é tanto diversa da quella del mondo - si
estende alla societa e, in questo senso, al mondo, anche se talora «<mondo» & usato nei
Vangeli come sinonimo di una sfera del peccato che, quella si, rimane estranea al regno.
Gesu non veniva a negare un modello in cui ultimamente «Dio domina nel mondo», ma
a portare un «modo nuovo» di questo dominio, che i suoi avversari non

comprendevano.

In effetti, «Gesu ha creato un concetto assolutamente nuovo di regalita e di
regno mettendo Pilato, il rappresentante del classico potere terreno, di fronte ad esso».
Siamo qui davvero nel cuore del libro del Papa, e siamo arrivati a una questione che
riguarda noi uomini del secolo XXI e non solo Pilato. «Che cosa deve pensare Pilato, che
cosa dobbiamo pensare noi di tale concetto di regno e di regalitd? E una cosa irreale,
una fantasticheria della quale ci si puo disinteressare? O forse in qualche modo ci
riguarda?». Nel dialogo con il funzionario romano scopriamo un dato decisivo: Gesu
«basa il suo concetto di regalita e di regno sulla verita come categoria fondamentale». La
domanda di Pilato, «Che cos'e la verita?», non ¢ solo di Pilato. E «la domanda che pone
anche la moderna dottrina dello Stato: puo la politica assumere la verita come categoria
per la sua struttura? O deve lasciare la verita, come dimensione inaccessibile, alla
soggettivita e invece cercare di riuscire a stabilire la pace e la giustizia con gli strumenti
disponibili nellambito del potere? [...] Ma, dall'altra parte - che cosa succede se la verita
non conta nulla? Quale giustizia allora sara possibile? Non devono forse esserci criteri
comuni che garantiscano veramente la giustizia per tutti - criteri sottratti all'arbitrarieta
delle opinioni mutevoli ed alle concentrazioni del potere? Non & forse vero che le grandi
dittature sono vissute in virtu della menzogna ideologica e che soltanto la verita poté

portare la liberazione?».

Qui - ci avverte il Papa - non solo si gioca il significato ultimo della politica, ma
addirittura «é in gioco il destino dell'umanita». Delle due I'una: o si accetta come terreno
comune per gli uomini un diritto naturale che e «il diritto della verita», oppure «la non-
redenzione del mondo consiste, appunto, nella non-decifrabilita della creazione, nella
non-riconoscibilita della verita, una situazione che poi conduce inevitabilmente al
dominio del pragmatismo, e in questo modo fa si che il potere dei forti diventi il dio di

questo mondo».

Ma ci rendiamo conto qui anche di qualcosa che Benedetto XVI nel suo Magistero ha



spesso ricordato. La ragione puo riconoscere I'esistenza della verita - e di molte verita -
a prescindere dalla fede, e questo fonda il diritto naturale come insieme di verita che
simpongono anche ai non credenti. Ma in pratica, a causa del peccato, riconoscere
queste verita prescindendo totalmente da Dio é difficile. «Il mondo & “vero” nella misura
in cui rispecchia Dio, il senso della creazione, la Ragione eterna da cui e scaturito. E
diventa tanto piu vero quanto piu si avvicina a Dio. L'uomo diventa vero, diventa se
stesso se diventa conforme a Dio. [...] In questo senso, la verita € il vero “re” che a tutte

le cose da la loro luce e la loro grandezza».

Verita e regalita sono strettamente connesse. Gesu ¢ egli stesso la verita, e Gesu e
il re. Si supera cosi l'artificiosa contrapposizione creata da alcuni esegeti fra 'annuncio
del regno in Galilea e la passione e morte a Gerusalemme. «Proprio nel colloquio di
Gesu con Pilato - scrive il Papa - si rende evidente che non esiste alcuna rottura tra
I'annuncio di Gesu in Galilea - il regno di Dio - e i suoi discorsi in Gerusalemme. Il centro
del messaggio fino alla croce - fino all'iscrizione sulla croce - & il regno di Dio, la nuova
regalita che Gesu rappresenta. Il centro di cio &, perd, la verita». Gesu ha regnato dalla
croce, che il Papa chiama il suo «trono», e la prova del carattere divino di questo regno e
il fatto della Risurrezione. Questo regno - in quanto regno della verita - non ha origine
politica ma, come fondamento del diritto naturale, si estende anche sulla politica, sulla
societa, sul diritto, sull'ordine temporale che devessere instaurato cristianamente e reso
conforme alla verita e alla giustizia. E la dottrina antica e sempre nuova della regalita

sociale di Nostro Signore Gesu Cristo, il re del mondo e della storia.



