
Image not found or type unknown

ribaltamento

Fine della cristianità, per Zuppi non è un fatto ma

un dogma

ECCLESIA 19_11_2025

https://lanuovabq.it/it/ecclesia


img

Image not found or type unknown

Stefano 

Fontana

ALESSANDRO AMORUSO - IMAGOECONOMICA

Image not found or type unknown

Per il cardinale Zuppi la secolarizzazione è un kairos, il tempo voluto da Dio,

l’opportunità designata dalla provvidenza, la volontà divina che si fa presente nella

storia. Lo ha detto nella prolusione dell’Assemblea dei vescovi italiani apertasi ad Assisi il

17 novembre scorso, sostenendo che con la secolarizzazione «ciò che tramonta è un

ordine di potere e cultura, non la forza viva del Vangelo … il credente  di oggi non è più il

custode di un mondo cristiano, ma il pellegrino di una speranza che continua a farsi

strada nei cuori … la fine della cristianità non è una sconfitta, ma un kairos: l’occasione di

tornare all’essenziale, alla libertà degli inizi, a quel sì pronunciato per amore, senza

paura e senza garanzie».

Abbiamo riportato qui alcuni passaggi significativi di una tesi da respingere

nettamente. Intendiamoci, niente di nuovo, l’aveva già sostenuta, non molto tempo fa, il

vescovo emerito di Malines-Bruxelles, Josef de Kesel (si veda la rivista Teologia 1/2025)

/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana


pressappoco con le stesse parole di Zuppi. L’avevano sostenuta molti teologi fin dagli

anni Sessanta del secolo scorso, e anche prima. Però che lo ripeta nuovamente il

presidente dei vescovi italiani infastidisce comunque.

Se si pensa che la fine della cristianità sia un kairos, allora si pensa anche che la

cristianità sia stata un errore durato secoli. Anche questa valutazione non è stata

inventata da Zuppi, infatti per esempio è presente in modo organico in Umanesimo 

integrale di Maritain che risale a circa novant’anni fa. Come è noto, Maritain voleva

sostituire alla cristianità una “nuova cristianità”, ma chi ha visto la brutta fine di

quest’ultima ha finito per rimpiangere alla grande quella antica. Zuppi pensa che la

cristianità non sia stata un kairos e che il Vangelo sia stato coperto e offuscato dalla

“civiltà cristiana”.

Di conseguenza apprezza la distruzione che di quella ricchezza spirituale è stata

fatta, e ringrazia Dio che sia stata fatta. Egli assimila quella grandiosa epopea cristiana –

il lettore si concentri un attimo a pensare cosa abbiano significato quei secoli cristiani …

– al potere, alla paura, ad una fede imposta, alla guerra ai nemici, alla difesa di qualcosa

da proteggere, alla mancanza di accoglienza e di coraggio. (”Ma come si permette!”,

verrebbe da dire).

Suscita fastidio che dica che ora, grazie alla secolarizzazione, si può finalmente

annunciare il Vangelo in modo luminoso, come se i santi e i cristiani del passato lo

avessero fatto in modo offuscato; che solo ora finalmente si possa «sperimentare la

maternità della Chiesa e vivere d’ascolto della parola che diventa vita», come se i nostri

padri nella fede non lo avessero già fatto. La societas christiana non è stato un errore,

errata è la stupefacente superficialità di questa condanna da parte di chi sostiene, grazie

alla secolarizzazione, di non più condannare.

A parte questo enorme svarione della condanna della christianitas, il problema serio

è l’applicazione da parte di Zuppi di un dogma, ormai molto diffuso in questa Chiesa

priva di dogmi. La società secolarizzata è un dato di fatto. Chi nega che quella di oggi lo

sia? Ma i dati di fatto, se considerati solo come tali, sono privi di senso, non esprimono

nessuna assiologia; non sono né un valore né un disvalore. Zuppi però la considera un

valore e trasforma un dato di fatto in un principio di senso. Un principio addirittura da

cui partire per avere luci sulla fede cristiana. La secolarizzazione di oggi è il dogma,

giudica il cristianesimo, la Chiesa, la rivelazione, insieme ai secoli cristiani da Teodosio in



poi, visti come una zavorra.

Questo atteggiamento mentale è ormai largamente diffuso nei teologi: si parte

dalla situazione dell’uomo moderno secolarizzato, tecnologico, scientifico e si ripensa in

sua funzione la dottrina cattolica. Ma la situazione attuale secolarizzata non è nata

spontaneamente come l’erba, ma è stata prodotta da filosofie e teologie sbagliate, a

cominciare dalla Riforma in giù. Essa è stata prodotta da un lungo processo condotto

contro la Chiesa. Forze anticristiane hanno prodotto questa secolarizzazione e ora la

Chiesa parte da questa secolarizzazione – considerata un kairos – e rivede la propria

missione in funzione di una situazione creata da forze anticristiane.

Zuppi fa precisamente questo e in ciò è animato da una mentalità storicistica per cui

la situazione attuale è sempre e comunque più giusta e conveniente di quella

precedente, dalla quale bisogna liberarsi. Il kairos di oggi è superiore a quello di ieri, anzi

quello di ieri non lo era.  Non ci si fa interrogare dal kairos, lo si interroga e gli si fa dire

quello che vogliamo che dica. Il kairos indica il tempo qualitativo, ma così diventa tempo

quantitativo, ossia sociologia.

Questo spiacevole intervento del cardinale Zuppi avviene nel centenario della 

Quas primas di Pio XI sulla Regalità sociale di Cristo. Più precisamente ad una ventina di

giorni della data della sua pubblicazione, l’11 dicembre 1925. Secondo Zuppi Quas primas

non esprimeva nessun kairos, era un errore perché voleva una società cristiana, era un

imprigionamento della fede dentro le esigenze inquinanti del potere politico, era la

ricerca di un consenso. La Quas primas, stando al discorso di Zuppi, pensava che il

Vangelo avesse bisogno di protezione politica e non di cuori che lo incarnassero. Per

fortuna dopo di essa sono arrivati la secolarizzazione e il cardinale Zuppi.

Image not found or type unknown

Il numero di dicembre della Bussola mensile dedica il primo piano al centenario 

dell'enciclica Quas Primas e alla regalità sociale di Cristo. Per chiederne una copia 

o per ulteriori informazioni scrivere a distribuzione@lanuovabq.it

http://distribuzione@lanuovabq.it

