
Le parole del Papa

Etica della vita, Leone XIV contraddice Benedetto

XVI

ECCLESIA 15_10_2025

Luisella 

Scrosati

Non fu una svista. La risposta approssimativa e problematica che papa Leone XIV, il 30

settembre scorso, diede ad un giornalista dell’emittente statunitense EWTN, a

commento della scelta del cardinale Blase Cupich di premiare il senatore dem pro-

https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


aborto, Dick Durbin, per il suo impegno a favore degli immigrati (vedi qui), non si spiega

con la semplice improvvisazione.

Il quindicinale dei Dehoniani, Il Regno, ha infatti messo a disposizione degli abbonati

la traduzione italiana del discorso tenuto dall’allora cardinale Robert Francis Prevost

all’Università Cattolica Santo Toribio de Mogrovejo, a Chiclayo (qui il video), in occasione

del conferimento del dottorato honoris causa (il discorso è stato ripreso anche da 

Sandro Magister nel suo blog). Era il 14 ottobre 2023, e Prevost si trovava da nemmeno

un anno alla guida del Dicastero per i Vescovi.

La dichiarazione problematica, che Stefano Fontana ha già avuto modo di analizzare,

era stata la seguente: «Chi dice di essere contrario all’aborto ma è favorevole alla pena

di morte non è veramente pro-vita… Chi dice di essere contrario all’aborto ma è

d’accordo con il trattamento disumano riservato agli immigrati negli Stati Uniti, non so

se sia pro-vita». Nel suo discorso del 2023 ritroviamo lo stesso pensiero, quasi con

identiche espressioni: «Un cattolico non può dichiararsi “a favore della vita” solo perché

ha una posizione contraria all’aborto, e affermare allo stesso tempo di essere a favore

della pena di morte». Ed ha aggiunto: «Coloro che difendono il diritto alla vita dei più

vulnerabili devono essere altrettanto visibili nel sostenere la qualità della vita dei più

deboli tra noi: anziani, bambini, affamati, senzatetto e migranti senza documenti».

Ma c’è qualcosa in più. Nel 2023, Prevost faceva propria quell’«etica coerente della

vita» espressa dai cardinali Joseph Louis Bernardin (†1996) e Blase Cupich, entrambi

arcivescovi di Chicago, il primo dal 1982 al 1996, e il secondo dal 2014 e tuttora in carica.

Un’etica che Prevost riassume così: «L’aborto, la guerra, la povertà, l’eutanasia, la pena

capitale condividono un’identità comune: tutti si fondano sulla negazione del diritto alla

vita»; a queste minacce contro la vita umana si possono aggiungere «altre questioni,

come gli effetti dell’intelligenza artificiale, il traffico di esseri umani e i diritti dei

migranti».

Nel discorso pronunciato da Prevost, è tutt’altro che velata la critica allo

“sbilanciamento” del mondo cattolico pro-life negli Stati Uniti verso l’enfatizzazione della

lotta contro aborto e eutanasia, a discapito di altre problematiche sensibili, come

appunto la pena di morte e le politiche anti-immigrazioniste. È vero che Prevost aveva

precisato che il cardinale Bernardin non affermava un’equivalenza morale di tutti questi

problemi, ma è altrettanto vero che esigere l’opposizione senza eccezioni alla pena di

morte come all’aborto pone proprio i due temi come equivalenti dal punto di vista

morale.

https://lanuovabq.it/it/alla-sagra-dellincoerenza-cupich-premia-labortista-durbin
https://ilregno.it/documenti/2025/15/il-valore-della-vita-il-card-robert-francis-prevost-alla-consegna-di-un-dottorato-honoris-causa-a-chiclayo-peru-nel-2023
https://ilregno.it/documenti/2025/15/il-valore-della-vita-il-card-robert-francis-prevost-alla-consegna-di-un-dottorato-honoris-causa-a-chiclayo-peru-nel-2023
https://www.youtube.com/watch?v=rpF9T2_GGR0
https://www.diakonos.be/come-unire-la-chiesa-in-difesa-della-vita-il-programma-di-papa-leone-in-un-suo-discorso-del-2023/
https://lanuovabq.it/it/le-interviste-mordi-e-fuggi-che-oscurano-il-ruolo-del-papa


Qual è la parte vera di queste affermazioni di Leone XIV? Sicuramente il fatto che

le diverse questioni citate chiamano in causa il problema della dignità umana e del

diritto alla vita. E certamente non si può essere coerentemente “a favore della vita” se si

è contrari all’uccisione della vita umana nascente, ma favorevoli alla deliberata e diretta

uccisione di un adulto innocente, per esempio, in un contesto di guerra. Non si può

essere autenticamente “pro-life” se si condanna l’eutanasia, ma si sostiene l’uccisione dei

migranti, solo in quanto migranti. Il principio di fondo, che non ammette eccezioni, è che

un essere umano innocente non può mai essere ucciso direttamente e volontariamente.

È dunque vero che un’«etica coerente della vita» esige che questo principio sia applicato

in tutti gli ambiti, e non solo in quello della vita nascente o morente, in virtù della dignità

particolare che distingue l’uomo dalle altre creature, in quanto creato a immagine e

somiglianza di Dio.

È però altrettanto evidente che Prevost, in questo discorso, confermato

dall’estemporanea intervista del 30 settembre, non fa questa precisazione, ma al

contrario confonde i piani, allorché ritiene, per esempio, che aborto e pena di morte

debbano entrambi essere rifiutati sempre, a prescindere. Ora, questo non è vero,

perché la pena di morte riguarda un essere umano che innocente non è, mentre

l’aborto è sempre volto a privare della vita un bambino innocente. La prima dunque può

essere lecita, a precise condizioni, il secondo mai. Analogo discorso vale per la guerra:

non possiamo considerare sullo stesso piano, in un contesto di guerra, l’uccisione di un

soldato aggressore e l’uccisione diretta e deliberata di un civile inerme; o quest’ultima e

l’uccisione indiretta e involontaria di un innocente.

Nel famoso Memorandum del cardinale Joseph Ratzinger (2004), indirizzato alla

Conferenza Episcopale degli Stati Uniti, l’allora prefetto della Congregazione per la

Dottrina della Fede spiegava l’ovvio: «Non tutte le questioni morali hanno lo stesso peso

morale dell'aborto e dell'eutanasia. Per esempio, se un cattolico fosse in disaccordo col

Santo Padre sull'applicazione della pena capitale o sulla decisione di fare una guerra,

egli non sarebbe da considerarsi per questa ragione indegno di presentarsi a ricevere la

santa comunione. Mentre la Chiesa esorta le autorità civili a perseguire la pace, non la

guerra, e ad esercitare discrezione e misericordia nell'applicare una pena a criminali,

può tuttavia essere consentito prendere le armi per respingere un aggressore, o fare

ricorso alla pena capitale. Ci può essere una legittima diversità di opinione anche tra i

cattolici sul fare la guerra e sull'applicare la pena di morte, non però in alcun modo

riguardo all'aborto e all'eutanasia».

La «legittima diversità di opinione» è esclusa per aborto volontario ed

eutanasia



, perché sempre si configura la fattispecie dell’omicidio; invece, nel caso della guerra o

della pena di morte, occorre operare le distinzioni cui abbiamo accennato. Con tutto il

rispetto, questa posizione di papa Leone è fortemente fuorviante e persino, suo

malgrado, lesiva di quella vita umana che giustamente si vuole difendere. Perché se un

terrorista minaccia di far esplodere un intero edificio con decine di persone al suo

interno, è lecito ucciderlo, a certe condizioni, proprio per difendere la vita umana

innocente. Se io applicassi il principio che un’etica coerente mi deve portare a sostenere

che non si può mai uccidere, l’esito sarà quello che molti innocenti periranno a causa di

un colpevole e della mancata doverosa difesa da parte delle autorità competenti.

C’è poi un altro, conclusivo aspetto che non può sfuggire alla valutazione della

posizione “pro-Cupich” di Leone XIV. Se si vuole sostenere un’«etica coerente della vita»,

che senso ha premiare un senatore che, per tutta la durata del suo operato politico, si è

distinto anche per le proprie posizioni pubbliche a favore dell’aborto? Se si richiede che

chi combatte contro l’aborto si opponga anche ad ogni altra forma di uccisione della

persona innocente, non vale forse anche il contrario? Era il minimo sindacale che il

Santo Padre avrebbe dovuto ricordare. Se non altro per una coerenza dell’etica coerente.


