
L'ANALISI

È l'era degli antidiritti, che legalizzano la

distruzione dell'umano

EDITORIALI 22_09_2025

Daniele 

Trabucco

Il lessico dei diritti, che domina l’età moderna e contemporanea, è in realtà una

costruzione storica recente e segna la frattura con il pensiero giuridico classico. La

tradizione aristotelico-tomista, che ha plasmato per secoli l’idea di diritto, non

https://lanuovabq.it/it/editoriali
/it/daniele-trabucco
/it/daniele-trabucco


conosceva i diritti soggettivi intesi come sfere individuali illimitate, garantite contro

l’autorità politica. Il diritto naturale classico, infatti, non era un insieme di pretese

individuali, bensì la misura della giustizia intrinseca ai rapporti umani, un ordine

oggettivo delle relazioni che nasce dalla natura delle cose e dalla loro finalità.

Ciò che il pensiero classico conosceva non erano i diritti, ma i doveri, le virtù, le

inclinazioni ordinate dell’essere umano al bene e alla vita sociale. Il diritto non era un

potere soggettivo, bensì la "res iusta", la cosa giusta che spetta a ciascuno in ragione

della sua natura e del suo fine ultimo, che non era mai immanente ma sempre aperto

alla trascendenza. Il passaggio all’età moderna ha mutato radicalmente questo

paradigma.

Con il giusnaturalismo moderno di Grozio, Hobbes, Locke e poi Rousseau, l’uomo

è stato posto come misura unica del diritto, con il conseguente abbandono della

teleologia naturale. Il diritto naturale è stato inteso non più come partecipazione della

ragione umana alla legge eterna, ma come prodotto della volontà umana astratta,

fondata su un presunto stato di natura.

Da qui nasce il concetto moderno di diritti soggettivi, intesi come prerogative individuali

che precedono lo Stato e che esso deve garantire.

L’antropocentrismo moderno, in questo senso, si traduce in una concezione della

libertà che è emancipazione da ogni ordine superiore, compreso quello naturale e

divino. Il diritto diventa così strumento di autodeterminazione assoluta, non più

partecipazione a un bene comune oggettivo. La parabola che parte da questa

impostazione porta oggi a ciò che si può definire il tempo degli antidiritti.

Ciò che nasceva come strumento di liberazione si è trasformato in meccanismo di

distruzione dei fondamenti stessi dell’umano. L’aborto, presentato come diritto della

donna, si configura in realtà come negazione radicale del diritto alla vita, il più

elementare dei beni. In realtà, se si guarda con rigore logico, non vi può essere un diritto

che comporti la soppressione di un altro essere umano innocente, perché ciò

equivarrebbe a dissolvere il fondamento stesso di ogni ordine giuridico, che è la tutela

della vita. La pretesa di subordinare l’esistenza del concepito all’autonomia della madre

si traduce in un conflitto irrisolvibile, poiché il diritto autentico non è mai frutto della

volontà del più forte, ma riconoscimento di ciò che è oggettivamente dovuto. Così

l’aborto non rappresenta un diritto, bensì un atto di forza legalizzato che sovverte il

principio basilare della giustizia.

Le unioni civili e il matrimonio omosessuale, giustificati in nome di una parità



formale, minano la struttura naturale della famiglia, cellula originaria e insostituibile

della società. Infatti, la famiglia non è una costruzione convenzionale o un prodotto

giuridico plasmabile a piacimento, ma una realtà naturale fondata sull’unione stabile tra

uomo e donna, ordinata alla generazione ed educazione della prole. Essa precede lo

Stato e ne costituisce la base, in quanto garantisce la continuità della comunità politica e

il radicamento dell’individuo in un ordine relazionale originario.

Equiparare giuridicamente unioni che per loro natura non sono aperte alla procreazione

con l’istituto matrimoniale significa dissolvere la distinzione tra ciò che è ordinato alla

trasmissione della vita e ciò che non lo è, riducendo la famiglia a mera espressione di un

affetto soggettivo. Così facendo, si priva il diritto della sua funzione di riconoscimento di

un ordine oggettivo e lo si riduce a mera registrazione di desideri individuali, con effetti

profondi e destabilizzanti sul tessuto sociale e culturale.

La legislazione sul fine vita rappresenta il compimento di questa 

trasformazione: il diritto a morire, proclamato in nome dell’autonomia individuale,

annulla il valore intrinseco della vita e dissolve il fondamento stesso di ogni comunità

politica. Nel caso della non punibilità del suicidio assistito, come stabilito in Italia a

determinate condizioni dalla Corte costituzionale con la nota sentenza n. 242/2019,

l’argomentazione si fonda sull’idea che l’autodeterminazione prevalga su ogni altro bene.

Ora, questa costruzione è intrinsecamente contraddittoria: se la vita non è più un

bene indisponibile, allora nessuna ragione impedisce di estendere il medesimo principio

ad altri soggetti fragili, minori o incapaci, scivolando verso una progressiva erosione

della tutela giuridica dei più deboli. Il suicidio assistito, reso lecito, incrina così la logica

stessa della giuridicità, perché se l’ordinamento non protegge più il bene primario, che è

la vita, allora non ha più criteri oggettivi per stabilire cosa meriti protezione e cosa no. In

tal modo, la norma giuridica diventa puro strumento di decisione soggettiva e il diritto si

trasforma in arbitrio legalizzato.

L’Italia, con questa scelta, si è posta sulla medesima traiettoria che ha condotto

Paesi come l’Olanda e il Belgio a legalizzare l’eutanasia in senso pieno, con estensioni

progressive fino ai minori e ai non consenzienti, mostrando l’inevitabile dinamica di

scivolamento etico e giuridico che discende da questo paradigma.

È evidente che siamo passati dal linguaggio dei diritti come garanzie 

dell’umano al linguaggio degli antidiritti, che legalizzano la distruzione dell’umano.

Questo passaggio non è casuale, avendo radici precise nelle correnti filosofiche che

hanno dominato la modernità. Il positivismo giuridico ha ridotto il diritto a pura volontà



del legislatore, negando ogni riferimento a una giustizia naturale. L’esistenzialismo e il

nichilismo contemporaneo, con Heidegger, Sartre e Nietzsche, hanno decostruito l’idea

di natura e di essenza, lasciando solo la libertà arbitraria e la volontà di potenza. Le

correnti post-strutturaliste e decostruzioniste hanno dissolto ogni fondamento oggettivo

del diritto, rendendo il linguaggio dei diritti una mera funzione del potere e delle

rivendicazioni soggettive.

Da questo itinerario filosofico-giuridico nasce il "post-umano", un’epoca in cui

l’uomo stesso è relativizzato, ridotto a variabile manipolabile secondo desideri e

tecniche, privo di un fine proprio e stabile. L’antropocentrismo della modernità, che

aveva sostituito Dio con l’uomo, sfocia così nella fine dell’uomo, in una società che si

autodistrugge proprio nel nome dei diritti. In questa prospettiva, non è la politica dei

partiti a poter offrire un rimedio, perché essa è già interna al paradigma moderno che

ha prodotto la crisi.

L’unica via d’uscita è un ritorno a un pensiero alto e nobile, capace di riproporre

la politica come arte della regalità, cioè come governo dell’uomo e della società ordinato

al bene comune e alla giustizia. La vera politica è guida che orienta al fine ultimo, non

gestione di interessi particolari. E il diritto non può essere inteso come insieme di

pretese soggettive, ma come partecipazione all’ordine della giustizia che la legge positiva

deve tradurre in norme concrete. Solo recuperando questa visione classica, che unisce

filosofia, teologia e giurisprudenza in un orizzonte integrale, sarà possibile uscire dall’età

degli antidiritti e restituire al diritto la sua vera natura di misura del giusto, strumento

della convivenza ordinata e via alla realizzazione della dignità umana in rapporto al bene.


