BUSSOLA(Z)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

I'analisi
Don Pompei, I'obbedienza che manca e I'esempio

dei santi

09_09_2025

Daniele
Trabucco

La sospensione a divinis comminata a don Leonardo Maria Pompei non e riconducibile a

un singolo atto materiale di disobbedienza, ossia la violazione del precetto penale del 2

settembre 2025, ma trova il suo fondamento canonico, teologico e filosofico in una


https://lanuovabq.it/it/ecclesia
/it/daniele-trabucco
/it/daniele-trabucco
https://lanuovabq.it/it/il-caso-di-don-pompei-qual-e-la-volonta-di-dio

pluralita di fattori convergenti. Il provvedimento, infatti, non puo essere letto solo come
reazione a un atto di insubordinazione circoscritto: & la conseguenza di una scelta piu
radicale, ossia la dichiarata non sottomissione alla gerarchia ecclesiastica e il rifiuto di
celebrare secondo il rito promulgato dall'autorita della Chiesa, che equivale a un atto di

rottura della comunione gerarchica e liturgica.

Sul piano teologico, & bene ricordarlo, I'obbedienza gerarchica non &€ un mero
vincolo disciplinare, dal momento che si radica nella costituzione divina della Chiesa,
la quale, secondo Lumen gentium (n. 20-21 e, prima ancora, secondo la Mystici Corporis
Christi del 1943 di Pio XII), & governata dai Vescovi in comunione con il Romano
Pontefice e richiede dai presbiteri una sincera subordinazione e cooperazione. Rifiutare
tale comunione significa porre in discussione l'unita visibile della Chiesa, che si
manifesta appunto nella sottomissione al Magistero e alla disciplina ecclesiastica. La
sospensione, pertanto, si presenta come misura volta a tutelare non solo l'ordine

giuridico interno, quanto, soprattutto, la comunione ecclesiale.

L'obiezione secondo cui non si dovrebbe obbedire alla gerarchia quando questa
«deraglia» non regge né sul piano canonico, né su quello teologico e filosofico. E vero
che 'obbedienza non e cieca, ma ordinata alla Verita; tuttavia, la Chiesa cattolica insegna
che l'assistenza dello Spirito Santo preserva indefettibilmente il Magistero da errori nei
dogmi e questo resta un fatto innegabile: nessun dogma di fede & stato mai messo in

discussione, neppure oggi.

La crisi attuale tocca orientamenti pastorali, documenti (si veda, a titolo
esemplificativo, Fiducia supplicans) e indicazioni catechetiche, ma non ha scalfito il
deposito della fede. In questi ambiti, che appartengono al magistero autentico ordinario
e non al magistero solenne, il fedele e il sacerdote devono prestare I'«ossequio religioso
dell'intelletto e della volonta» (Pio Xll, Humani generis del 1950), cioe rispetto e adesione
interiore proporzionata al grado dell'insegnamento, ma senza rinunciare ad interrogativi
critici. Il can. 212, paragrafi 1-3, del vigente Codex iuris canonici del 1983, che riconosce ai
fedeli il diritto di manifestare le proprie perplessita, impone che cid avvenga sempre con

rispetto e riverenza, mai con atteggiamenti di rottura.



La posizione, pertanto, secondo cui si puo obbedire solo quando si ritiene che
I'autorita «stia nella verita» conduce inevitabilmente alla dissoluzione dell'unita
ecclesiale e a un criterio soggettivo che trasforma la Chiesa in una somma di opinioni
private (lo stesso mondo della tradizione, pur nella sua ricchezza, é attraversato da
particolarismi e personalismi, quasi una sorta di affannosa rincorsa a chi & piu

«tradizionalista» degli altri ed ha il seguito maggiore).

Filosoficamente, questo equivale a subordinare I'autorita all'arbitrio individuale
, negando il principio che l'autorita € mediazione dell'ordine oggettivo voluto da Cristo.
Teologicamente, significherebbe ridurre la promessa di Cristo sulla indefettibilita della
sua Chiesa a una formula vuota. Eppure, € proprio Cristo che, come scrive I'apostolo
Paolo, «factus oboediens usque ad mortem» (Fil 2,8). Canonisticamente, infine, rifiutare
'obbedienza al legittimo Ordinario per le ragioni sopra indicate rischia, sebbene il
decreto di sospensione a divinis di Mons. Crociata non lo affermi formalmente, di
perfezionare il grave delitto di scisma di cui al canone 751 sul quale, eventualmente,
interverranno le autorita ecclesiastiche davanti alle quali don Pompei ha il diritto-dovere
di difendersi.

Detto in altri termini, 'obbedienza, pur sofferta e a volte «martiriale», non ¢ un
atto di debolezza, bensi di fede nel Cristo che non abbandona la sua Chiesa. Senza
questo sguardo soprannaturale, l'istituzione ecclesiale apparirebbe solo come un corpo
umano, fragile e fallibile; ma con esso, si coglie che dietro e dentro le vicende della
storia, spesso contraddittorie e sofferte, rimane sempre presente il Signore che ha

promesso: «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20).

Neppure il ricorso al cosiddetto «criterio dell’'eccezione» regge come fondamento
per giustificare la posizione di don Pompei. L'idea di fondo, presa in prestito da
categorie giuridico-politiche moderne, sarebbe che, in situazioni straordinarie di crisi, la
coscienza del singolo o del gruppo possa sospendere I'obbedienza dovuta all'autorita
legittima per salvaguardare la verita. Tuttavia, questo criterio, che puo avere una sua
funzione nello Stato, non & applicabile all'ordine ecclesiale. Dal punto di vista canonico,
infatti, lo ius publicum ecclesiasticum non contempla uno «stato d'eccezione» che

autorizzi a negare la sottomissione alla gerarchia.

La Chiesa non si fonda sul consenso dei fedeli, né su dinamiche emergenziali,
quanto sulla promessa indefettibile di Cristo, che ne garantisce la continuita. Pretendere
di sospendere I'obbedienza in nome di un presunto «stato d'eccezione» (e chi lo

proclamerebbe?) significa misconoscere che il Signore non abbandona la sua Chiesa e



che il deposito della fede non é stato, né pud essere intaccato, anche quando vi sono
documenti pastorali controversi. Filosoficamente, inoltre, il criterio dell’eccezione implica
un primato del soggettivo sull'oggettivo, della volonta individuale sul principio ordinante
dell'autorita. Applicarlo alla Chiesa significherebbe dissolverne la natura soprannaturale
e ridurla a societa umana che si regge sull'eccezione e non sulla grazia. La Chiesa, pero,
non € un ordinamento umano che si salva «<nonostante» la regola: € sacramento
universale di salvezza, che permane nella sua verita proprio attraverso la fedelta al

principio gerarchico, anche nei tempi di confusione e smarrimento.

Gli esempi di san Giovanni Bosco (1815-1888) e di san Pio da Pietrelcina (1887-
1968) mostrano con chiarezza come l'obbedienza, anche quando imposta in circostanze
dolorose o umanamente incomprensibili, non sia mai vana, ma diventi via di santita e di
fecondita ecclesiale. Don Bosco visse nel cuore del XIX secolo, un'epoca tutt'altro che
compatta dal punto di vista ecclesiale: al tempo di Pio IX, pontefice dal 1846 al 1878, la
Chiesa era attraversata da gravi tensioni interne ed esterne, dal conflitto con lo Stato
unitario italiano alla questione romana, dalle controversie sul ruolo del Sillabo e del

Concilio Vaticano | (mai concluso) alle divisioni tra intransigenti e conciliatoristi.

Lo stesso nuovo slancio delle opere educative e caritative suscitava diffidenze
e sospetti: al santo torinese vennero imposti controlli e limitazioni, gli si chiese di non
intraprendere iniziative senza I'esplicita approvazione dei superiori e dovette affrontare
accuse di imprudenza e di eccessiva autonomia. Egli avrebbe potuto interpretare tali
misure come ingiuste o come un soffocamento del carisma ricevuto, eppure scelse
I'obbedienza, confidando che la Provwvidenza avrebbe comunque fatto fiorire l'opera. Il
risultato fu che proprio attraverso quell'umilta, i Salesiani divennero una delle realta piu

vaste e feconde della Chiesa.



Padre Pio da Pietrelcina, a sua volta, sperimento un’epoca segnata da tensioni
non meno profonde. Nel primo Novecento e nel pontificato di Pio Xl e Pio Xll la Chiesa
fu attraversata da conflitti interni legati al modernismo, alla nuova teologia, alle reazioni
disciplinari spesso dure, alle divisioni tra clero progressista e clero intransigente. Egli
stesso fu vittima di provvedimenti severissimi: interdizione dalle celebrazioni pubbliche,
proibizione di confessare, isolamento dal popolo, controlli medici umilianti e accuse
infamanti. Anche qui sarebbe stato facile denunciare la gerarchia come ingiusta o
corrotta; eppure, Padre Pio non dichiard mai di non riconoscere l'autorita dei suoi
superiori, ma obbedi in silenzio, vivendo quel tempo come un martirio nascosto. La sua
fedelta, nonostante la durezza delle misure, fu la chiave stessa della sua santita e rese

piu limpida la sua testimonianza davanti alla Chiesa e al mondo.

Nei due casi, dunque, non si puo liquidare I'obbedienza dei santi con la debole
obiezione che «allora c'era Pio IX» o che «allora non c'era modernismo e la crisi
attuale». In realta, tanto nel XIX quanto nel XX secolo, la Chiesa era attraversata da
tensioni dottrinali, disciplinari e pastorali di grande portata: le controversie sul primato
papale, le diffidenze verso nuovi apostolati, le fratture sul modernismo, le

contrapposizioni tra correnti teologiche.

Nonostante questo, don Bosco e Padre Pio scelsero di non rompere la
comunione, di non erigersi a giudici della Chiesa, ma di vivere 'obbedienza come
partecipazione al mistero di Cristo obbediente. Ignorare il loro esempio significa
svuotare la santita di un tratto decisivo e illudersi che la disobbedienza sia soluzione alle
crisi. Essi mostrano che la vera forza non sta nel contrapporsi alla gerarchia, quanto nel
rimanere fedeli nella prova, credendo che Cristo non abbandona la sua Chiesa e che,
anche attraverso i limiti umani dei suoi pastori, la grazia opera. Don Leonardo lo sa
molto bene, in quanto presbitero ben formato, e per questo affetto e, soprattutto,

preghiera non possono mancare.



