BUSSOLA(Z)0UOTIDIAGL/

Direttore Riccardo Cascioli

AMORIS LAETITIA
Divorziati risposati, i limiti della colpa

06_06_2017



https://lanuovabq.it/it/ecclesia

«A causa dei condizionamenti o dei fattori attenuanti, & possibile che, entro una
situazione oggettiva di peccato - che non sia soggettivamente colpevole o che non lo sia
in modo pieno - si possa vivere in grazia di Dio, si possa amare, si possa anche crescere
nella vita di grazia e di carita, ricevendo a tale scopo l'aiuto della Chiesa» (AL = Amoris
laetitia 305).

AL 305 vanifica i discorsi sulla santita dell’'Eucaristia e il criterio di quanti vi devono

0 non vi devono essere ammessi? Qualcuno lo sostiene, ma il discorso é piu complesso.
NECESSARIE DISAMBIGUAZIONI

Facciamo il punto: di chi sta parlando AL 3057 Parla di coppie non “regolarmente e
cattolicamente” sposate - semplici conviventi, sposati solo civilmente, divorziati risposati
ecc. -, con un periodo di convivenza che garantisca la serieta e 'impegno e magari con
figli, coppie che praticano normali rapporti sessuali e che si sentono o possono essere
veramente in grazia di Dio per via di fattori attenuanti. E che di conseguenza accedono

all'Eucaristia.

La questione che si pone &: come fanno costoro ad essere a posto o a sentirsi tali? Le

risposte possono essere molte, anche se quella accettabile sembra una sola:

1. O perché tra persone “libere” da vincoli matrimoniali & possibile I'attivita sessuale sia
subito, sia con maggiori ragioni dopo un periodo di convivenza. Ma questo non puo

stare in piedi ed & talmente ovvio che risparmio le citazioni magisteriali di supporto.

2. O perché, pur continuando a sussistere canonicamente un precedente matrimonio,
dopo una nuova unione consolidata e possibile avere rapporti sessuali per tante ragioni,
quali il “bene essere” della nuova unione o, piu in radice, perché la morte dellamore ha
portato con sé anche la morte del precedente matrimonio. Ma questo non puo stare in
piedi: il matrimonio non pud essere sciolto, i coniugi restano tali davanti a Dio e gli atti
sessuali sono leciti solo all'interno del matrimonio valido (CCC 1614, 1640, 2382, 1649,
2390). A meno di entrare nella prospettiva di alcune Chiese ortodosse, le quali pero
prevedono un secondo matrimonio con dei testi liturgici da far morire di vergogna i
nubendi: «Dona loro la conversione del pubblicano, le lacrime della cortigiana, la
confessione del ladrone ... abbi pieta delle colpe dei tuoi servi, che non avendo
sopportato la calura della giornata e la febbre della carne, vengono ad unirsi con un

secondo legame matrimoniale».

3. Per ignoranza della norma o per una diminuita pienezza dell'atto volontario. Questa



sembra l'unica via praticabile per interpretare cattolicamente AL 305.
CONOSCERE E NON CONOSCERE?

Prendiamo dunque in considerazione le attenuanti, che AL descrive tenendo conto della
situazione attuale: «I limiti [di certe situazioni] non dipendono semplicemente da una
eventuale ignoranza della norma» e, «pur conoscendo bene la norma, un soggetto puo
avere grande difficolta nel comprendere valori insiti nella norma morale» (AL 301). Altri
condizionamenti nascono da violenza, timore, immaturita affettiva, angoscia, fattori

psichici e sociali (cf AL 302, che cita a sua volta il CCC 1735 e altri documenti).

Mentre gli ultimi condizionamenti sono scontati, il discorso sullignoranza é
relativamente nuovo: ci pud essere ignoranza anche conoscendo la normal! Perché
I'affermazione non risulti contraddittoria (conoscere e nello stesso tempo essere
ignoranti), penso che bisogna distinguere tra la conoscenza di una affermazione e
I'accettazione della sua autorevolezza. La quale autorevolezza viene minata o per lo
meno diluita quanto piu l'informazione € abbondante. La presenza di tantissime
informazioni non “dall'altra sponda” ma dalla stessa comunita cristiana di appartenenza,
fa si che esse si relativizzino a vicenda e siano poste sullo stesso livello di elenco di
notizie o di pareri. Da qui la difficolta a comprendere i valori insisti nella norma morale
(anche grazie alla spintarella di qualche teologo...); da qui una maggior facilita ad
emettere un giudizio di coscienza difforme dalla norma soprattutto quanto si tratta di
resistere alla seconda serie di condizionamenti quali immaturita, angoscia, modelli
sociali ecc.: «Ma se uno (vescovo) dice cosi o un altro (vescovo) dice cosa, chi me lo fa
fare a caricarmi della croce solo per seguire il parere di alcuni che non e condiviso da
altri? E poi ho sentito dire che ci sono delle aperture da parte di papa Francesco...».
Quante persone reagiscono cosi, condizionate dalle tante notizie, dalle immagini, dalla

comunicazione informatica?

Anche se espresso in modo un po’ scanzonato, tutto questo porta a una

conclusione seria: parecchia gente € cosi e seriamente la pastorale da qui deve partire.

Ma c’'é un’altra conclusione altrettanto seria: cosi non dovrebbe essere, perché
una buona frequentazione della comunita cristiana dovrebbe produrre un’altra

situazione e non ci si puo rassegnare ad accettare il dato di fatto.
COLORO CHE SI AUTOASSOLVONO

Sorge allora l'interrogativo: che fare per non trasformare in normale e abituale la

situazione descritta in AL 305? La riposta e diversa a seconda di due gruppi di persone



implicate:

- quanti, “irregolari”, in un modo o nell'altro si sentono “a posto” in forza di AL 305 e
dunque hanno deciso di accedere all’Eucaristia senza piu consultarsi con un sacerdote
«0 con laici che vivono dediti al Signore» (AL 312) (tra questi vanno annoverati anche

quanti si sono consultati una volta con un prete, il quale ha detto loro che va bene cosi);

- quanti, “irregolari”, chiedono consiglio e instaurano un rapporto dialogico con un prete

o con dei laici “dediti al Signore”.

Riservando a un successivo intervento alcune considerazioni sul secondo tipo di
persone, consideriamo qui i primi, cioé persone che non possono essere “agganciate”

direttamente in un dialogo pastorale.

Riguardo a questa tipologia, & anzitutto scorretto generalizzare, come se tutti o
la maggior parte degli “irregolari” fossero nella situazione descritta in AL 305: ancora
oggi c'e chi conosce in modo giusto la dottrina di Cristo e della Chiesa e, quando sbaglia,
si ritiene peccatore! Anzi, si tratta di un piccolo gruppo, se consideriamo che AL 305
comporta la clausola «... che non sia soggettivamente colpevole o che non lo sia in modo
pieno» e che il giudizio erroneo ma in buona fede della coscienza non lo si puo
presupporre «quando 'uomo poco si cura di cercare la verita e il bene, e quando la
coscienza diventa quasi cieca in seguito all'abitudine del peccato» (GS 16). Se
applichiamo questi due criteri, quanti restano presumibilmente in grazia pur «entro una

situazione oggettiva di peccato» (AL 305)?
“LE COSE SANTE Al SANTI!

In ogni caso, non potendo agganciare le singole persone, la Chiesa e tenuta a predicare
I'ideale del matrimonio e questo va da sé. Ma piu in profondita la Chiesa e tenuta a

salvaguardare la santita dell’'Eucaristia e il modo santo di accedervi.

San Giustino nel sec. Il scriveva: «Questo cibo & chiamato da noi Eucaristiae a
nessun altro & consentito parteciparne eccetto a colui che crede essere vere le cose
insegnate da noi e a colui che si sara bagnato nel lavacro per la remissione dei peccati e
per la rigenerazione e che vive nel modo che Cristo ha insegnato» (Apologia 1,66,1). E cosi

scontato che molti “irregolari” vivano nel modo che Cristo ha insegnato?

Molte liturgie orientali prima della comunione prevedono 'ammonimento: «Ta
aghia tois aghiois / Le cose sante ai santi». Ne é testimone gia Cirillo di Gerusalemme al

sec. IV nella Catechesi mistagogica V,19, il quale parla anche di “tremenda vittima” o



“sacrificio terrificante” (V,9) presente nell'Eucaristia (nota bene: “dopo il concilio” la
Catechesi e citata con compiacenza sul prendere la comunione in mano [V,21], ma ci si
guarda bene dal citare V,9 sul “sacrificio terrificante”!). Certo, non si tratta di introdurre
parole e riti estranei alla nostra liturgia latina, ma di parlare dell'Eucaristia “anche” in
questo senso: accedere all'Eucaristia & accostarsi a un roveto ardente, a un sacrificio
benevolmente tremendo, che richiede sempre un esame della nostra vita, della nostra
situazione. E forse, accedendo con questa coscienza, si esaminerebbe meglio la propria
vita e non sarebbe cosi facile dichiararsi in grazia di Dio pur entro una situazione

oggettiva di peccato.

Ma infine puo capitare che qualcuno sia realmente convinto di non trovarsi in
peccato grave per via delle attenuanti, in primis l'ignoranza nella accezione
contemporanea evocata prima. Ebbene, san Tommaso d’Aquino ritiene che se uno
riceve 'Eucaristia «in peccato mortale senza averne coscienza e affetto» (questa frase
sembra richiamare la clausola di AL 305), accostandosi all’'Eucaristia «con devozione e
riverenza, attraverso I'Eucaristia conseguira la grazia della carita, la quale portera a

compimento la contrizione e la remissione del peccato» (Ill, g 79, a 3).

Cioé I'Eucaristia stessa portera a far evolvere la situazione verso la verita della
dottrina e della vita. Perché la situazione descritta in AL 305 e vera, ma non puo che

essere transitoria.

1. continua



